#### ල් රක්ක කි්ුම Sri Ramana Jyothi సెప్టెంబర్ **2017** September 2017 ఈ సంచికలో ... IN THIS ISSUE ... డా॥ వి. రామదాస్ మూల్తి 3 ప్రపత్వష్టకము 2. భగవాన్ ఉపదేశసౌరము 3. పింగఇ సూర్వసుందరం **ఆత్రవిచారణకు ఒక సుగమ మార్గమ** నండూల రామమోహన్ 12 5. శ్రీ భగవాన్ పాద సన్మిథిలో 6. ಸಿದ್ದುಲು, ವಾಲಿ 'ಸಿದ್ದು'ಲು డా। వి. రామదాస్ మూల్త 23 7. Sri Krishna-avatar Dr. K. Subrahmanian 26 "Did You Not Ask Me to Come?" V. Krithivasan 30 9. Isaniya Desikar David Godman 36 10. Whose Plan is Better? 40 11. To Beloved Bhagavan,

శ్రీ రమణజ్యోతి వ్యవస్థాపకులు : కీ॥శే॥ డా॥ కె. సుబ్రహ్మణియన్ (వ్యవస్థాపక అధ్యక్షులు శ్రీరమణకేంద్రం) 43

the Lord of Love

Editorial Board: Telugu: Dr. V. Ramadas Murthy, Malladi Phanimala, Katravulapalli Subbalakshmi English: V. Krithivasan, N.S. Ramamohan, Sneha Choudhury

# నమ్రత

ఆంగ్ల మూలం: డా॥ కే.యస్. గాలి 42వ ప్రవచనము తెలుగు అనువాదం: డా॥ వి. రామదాస్ మూల్తి

### వినయం వివేకానికి మూలం

ఆదిశంకరులు రచించిన "షట్పదీ స్త్వోతం"లో మొదటి శ్లోకం ఇలా సాగుతుంది. అవినయ మపనయ విష్ణో దమయ మనః శమయ విషయ మృగతృష్ణాః । భూతదయాం విస్తారయ ၊ తారయ సంసార సాగరతః ॥ మనం ఏమని ప్రార్థించాలో ఇందులో చెప్పబడి వుంది. ఓ ప్రభూ! మొట్ట మొదట నాకు గర్వం లేకుండ చేయి. వినయం అంటే నమ్రత. అవినయం అంటే గర్వం. సాధకుని మొట్ట మొదటి లక్షణం గర్వం లేకుండ వుండడం. ఆధ్యాత్మికత, గర్వం, ఒక చోట వుండడం కుదరదు.

మన సాధారణ సంభాషణలలో కూడ ఆలోచించి పదాలను వాడాలి. తరచు, బాబా, మహర్షి, శ్రీ ఆరోబిందో అలాంటి గొప్పవారికి మనం భక్తులమని చెబుతుంటాం. నిజమైన భక్తుడు తాను భక్తుడినని ఎప్పడూ చెప్పకోడు. ఇతరులు అలా అంటే అది వేరే. ఏ అనుమానం లేకుండ చెప్పదగినది ఒక్కటే, మనం మన భక్తులం. బాహ్యంగా భక్తిని ప్రదర్శించాలంటే, పూజ, ఆరాధన, దేవాలయాలను సందర్శించడం మొదలైనవి వున్నాయి. వీటన్నింటిలో కూడ ఒక రూపాన్ని తలచుకొనడం, ఆరాధించడం జరుగుతుంది. అప్పడప్పడు విగ్రహారధన మంచిది కాదంటాం. కాని ప్రతిరోజు మనల్ని, అంటే మన శరీరాన్ని ఆరాధిస్తాం. శరీరాన్ని శుభంగా పెట్టుకునేందుకు రోజూ ప్రయత్నం చేస్తాం. మరి మనసు మాటేమిటి? మనసును శుద్ధంగా పుంచుకోవడం, ఆ మాటకొస్తే, మనసునే నశింప జేయడం ధ్యేయంగా పెట్టుకున్న వాళ్ళు శరీర శుభతను గురించి పట్టించుకోరు.

వినయం వివేకానికి మొదటిమెట్టు. నాకు ఏమీ తెలియదని చెప్పడమే వివేకపథంలో నడవడానికి ప్రయత్నిస్తున్న చిహ్నం. నాకు మహాభారతం, భగవద్గీత అలాంటివన్నీ తెలుసునని ప్రకటిస్తే, అది బుద్ధికి సంబంధించినది అవుతుంది గాని అనుభవం మీద ఆధారపడి చెప్పినది కాదు. లడ్డు ఎలా చేయాలో చదివి తెలుసుకున్నంత మాత్రాన ದಾನಿನಿ ವೆಸಿನಟ್ಲು ಕಾದು. ವೆದಾಂತಂ సಂಗತಿ ಕುಡಾ ಅಂತೆ. ವೆದಾಂತಂ చదువుకున్నది అంతా అలా వంటకం ఎలా చేయాలో చదవడం వంటిదే. అది అనుభవం లోనికి రానిది. పరిమితమైన నా మనసు కారణంగా నాకు ఒక విషయం తెలియదు అని చెప్పడమే వివేకం. ఈ ప్రపంచంలో ఏదైనా విషయ విజ్ఞానాన్ని తెలుసుకొనాలంటే దానిని ఆచరించి చూపడం వల్లనే సాధ్యమౌతుంది. మనసును మనకు మాత్రం పరిమితం చేయకుండ, బాహ్యంగా ఒక ప్రత్యేక విషయంపైన కేంద్రీకరింపజేస్తే, మనసు అతి చురుకుగా ఆ విషయ పరిజ్ఞానాన్ని పొందగలుగుతుంది. భౌతిక శాస్త్రజ్ఞులం కావాలనుకుంటే దానిని గురించి పర్మిశమ చేసి కొంత కాలం తరువాత అందులో ప్రావీణ్యత సంపాదించి విశేషజ్ఞులమని చెప్పకోవచ్చు.

### అతి సూక్ష్యం, అతి ఘనం

ఒక విషయం గురించి బాగా తెలుసుకున్నప్పటికి, దానిని గురించి మనకు అంతా తెలుసుననుకోవడం అజ్ఞానం. వివిధ విజ్ఞాన శాస్త్రాలు రోజురోజుకు విస్తృతమౌతుంటాయి. మనం ఎంతో విలువైనదనుకునే వైజ్ఞానిక సమాచారం కొంత కాలానికే పాతబడిపోతుంది. ఒకప్పడు పుస్తకాలలో పరమాణువు అతి చిన్నదనీ, దానిని అంతకంటే చిన్నదిగా విడగొట్టలేమని ద్రాసి వుండేది. కాని 'ఆటంబాంబ్'ను రూపొందించడం తో పరమాణువును చీల్చి ఎంతో శక్తిని విడుదల చేయగలమని నిరూపణ చేయలేదా? హిరోషిమా, నాగసాకీ నగరాలపై వేసిన

అణుబాంబ్ పరమ విధ్వంసాన్ని సృష్టించింది. దానిని జపాన్ పై పడవేసిన ఇంగ్లీష్ పైలట్ లియోనాడ్డ్ ఛెషైర్, అమెరికాకు చెందిన ఓసాన్ హైమా జీవితాంతం ఆ జరిగిన విధ్వంసానికి పశ్చాత్తాపపడ్డారు. హైమా భారతీయ తత్వశాస్త్ర అధ్యయనం చేసిన వాడు కూడ. బాంబ్ పేలుడు విధ్వంసాన్ని చూసి భగవద్గీతలో కృష్ణుడు "నేనే అగ్ని, నేనే విధ్వంసకారుడిని" అని అన్న మాటలను జ్ఞప్తికి తెచ్చుకున్నాడు. ఉపనిషత్తులు ఎప్పుడో తెలిపాయి. "భగవంతుడు అతి సూక్ష్మ అణువు కంటే సూక్ష్మమైనవాడు, అతి పెద్దదానికంటే పెద్దవాడు" అని.

### ప్రతి ఒక్కరూ ఒక విశిష్ట వ్యక్తియే

మామూలుగా మనకు ఎంతో తెలుసుననుకుంటాము. కాని మనకు తెలిసినది ఎంత? చాలా స్వల్పం, ఏమీ తెలియనట్లే. ఏదో తెలుసునని గర్వాన్ని ట్రదర్శించరాదు. మనకంటే ఎంతో తెలిసిన వాళ్ళు మరింకెంత మందో వుంటారు. నాకు తెలుసు అని ఎవరితోనైన అంటే, అతనికి తెలియనిది నాకు తెలుసునని చెప్పినట్లవుతుంది. ట్రతి ఒక్కరికి కొంత విషయ జ్ఞానం వుండి తీరుతుంది. నీలో ఒక నైపుణ్యం వుంటే ఇతరులలో ఇతర నైపుణ్యాలు వుండవచ్చు. ఒక వైద్యుడు హృదయ చికిత్సా విషయజ్ఞుడైతే ఇంకొకరికి శరీరంలోని మరొక భాగం లేదా అంగం యొక్క చికిత్సను గురించిన ట్రత్యేక నైపుణ్యత వుంటుంది. అలాగే, చికిత్స మాటకొస్తే, ఒకే జబ్బుకు ఒకరికి పనిచేసిన మందు మరొకరికి పనిచేయకపోవచ్చు. శరీరతత్వాన్ని బట్టి శరీరంలో ట్రతికూల లక్షణాలు కనిపించవచ్చు. అసలు ట్రతి ఒక్కరూ ఒక విశిష్ఠ వ్యక్తియే. సాధనకు సంబంధించి ఈ విషయాన్ని గ్రహించడం ఎంతో అవసరం.

భగవాన్ మరణానుభవాన్ని పొందిన సంగతి మనకు తెలుసు. ఇరవై నిమిషాల పాటు సాగిన ఆ అనుభవంలో భగవాన్ దేహ స్పృహ పూర్తిగా కోల్పోయారు. వెంకట్రామన్గా అప్పటి వరకు చలామణీ అయిన ఆ బాలుడు నామ, రూపాలు లేవన్న సత్యాన్ని తెలుసుకున్నాడు. అందుకే ఇంటినుండి తిరువణ్ణమలై బయలుదేరేటప్పడు బ్రాస్ వదలిన చీటిలో "నేను" అని మొదలుపెట్టి మధ్యలో తన శరీరాన్ని "ఇది" అని "దీని" కోసం వెదకడానికి ఖర్చుపెట్టడం వృథా అని తెలిపారు. చీటీలో ఆఖరుకు పేరు, సంతకం లేకుండ ఒక గీత పెట్టారు. వెంకట్రామన్ 'చిదానంద రూపుడు శివోహం' అయ్యారు. నీవు 'శివ'మైతే, అంతా 'శివ'మే, ఇక వేరుగా వుండడమన్నదెక్కడ?

ఆదిశంకరులంతటి వారు 'సౌందర్యలహరి'ని రచిస్తూ, "ఓ మాతా! ఈ శ్లోకాలు నీవి, నీవే పదాలను ఇచ్చావు, నేను డ్రాస్తూ తిరిగి వాటిని నీకే ఇస్తున్నాను. నేను కాదు రచించినది, అంతా నీదే" అని అన్నారు. సంక్రాంతి నాడు సూర్యునికి కర్పూర హారతిని ఇస్తాము. సూర్యుడెక్కడ, కర్పూరమొక్కడ? అర్థం లేనిదిగా అగుపడవచ్చు. కాని ఈ ట్రపంచంలో ట్రతి ఒక్కటి సూర్యుని ట్రకాశం, వేడి నుండి జనించినదే. హారతి అంటే సూర్యుని నుండి ఏర్పడిన దానిని సూర్యునికే ఇవ్వడమన్న మాట. నేను అదే చేస్తున్నానని శంకరులు అన్నారు. తర్పణం వదిలేటప్పడు మనం నది నుండి నీళ్ళు తీసుకుని మళ్ళీ నదిలోనికే నీళ్ళను వదలుతాము. ఈ భావనకు యథార్థమైన నట్రుత కారణం. అది తెచ్చిపెట్టకున్న నట్రమత కాదు.

అట్లాంటి నమ్రత, వినయాలను జ్ఞానులు, ఋషులు ప్రదర్శిస్తారు. వివేకం వున్న చోట వినయం వుంటుంది. విషయజ్ఞానం వున్నదనుకున్న చోట గర్వం వుంటుంది. వివేకము, గర్వము ఒక చోట వుండలేవు. మనకు అలాంటి నిర్మలమైన నమ్రత భగవంతుని కృప ద్వారా మాత్రమే సాధ్యమౌతుంది.

అరుణాచలశివ

# ప్రపత్త్యష్టకము

### - ළි සරකි් සංද්‍ය ද්‍රමේඛ්

శ్రీ రమణభగవానుని ఆస్థాన సంస్కృత కవిగా ప్రసిద్ధుడైన శ్రీ జగదీశ శాస్ర్రి ఒకప్పడు వ్యాధిచే మృత్యుముఖమునపడనుండెను. అప్పడాయన తన ప్రారబ్ధమును కూడ నిరోధించి తన్ను మృత్యు ముఖము నుండి తప్పింపవలయునని శ్రీరమణభగవానుని ప్రార్థించుచు ఈ అష్టకమును రచించెను. అట్లే ఆయన వెంటనే బ్రతికి ఆరోగ్యవంతుడయ్యోను.

భగవానుని ఆమోదముతో శ్రీ టి.కె. సుందరేశ అయ్యర్ దీనిని తమిళములోనికి అనువదించెను. తరువాత భగవానుడే స్వయముగా దీనిని తమిళ లిపిలో దేవరాజమొదలియారునకు వ్రాసి యిచ్చెను. ఆశ్రమమువారు ఈ యష్టకము యొక్క ప్రశస్తిని మౌంటెన్ పాత్ - త్రైమాస పత్రికలో ప్రకటించిరి.

| ર્જુ ા | ఆవర్తపుర్యాం జనితం ప్రపద్యే      |   |
|--------|----------------------------------|---|
|        | పాండ్యేశ దేశే విహృతం ప్రపద్యే।   |   |
|        | శోణాచల ప్రస్థచరం ప్రపద్యే        |   |
|        | భిక్టుం తపః క్లేశసహం డ్రపద్యే ॥  | 1 |
| ર્જૂં॥ | ఆబ్రహ్మకీటాంతసమం ప్రపద్యే        |   |
|        | జితారిషడ్వర్గ మహం ప్రపద్యే 1     |   |
|        | సర్వజ్ఞతాసారభృతం ప్రపద్యే        |   |
|        | నిస్సీమకారుణ్యనిధిం ప్రపద్యే ॥   | 2 |
| ર્જૂં॥ | అస్మాత్పపంచా దధికం ప్రపద్యే      |   |
|        | విశ్వాధికోక్తేర్విషయం ప్రపద్యే 1 |   |
|        | కాలగ్రహగ్రాహభయాపనుత్త్యె         |   |
|        | కృతాంత శిక్షాకృతినం ప్రపద్యే ॥   | 3 |
| ર્જૂં॥ | వినేరు మార్తిం విషయాధ్వజన్యాం    |   |
|        |                                  |   |

|         | విజ్ఞానమూర్తిం దధతం (పపద్యే 1               |    |
|---------|---------------------------------------------|----|
|         | కందర్పదర్ప జ్వరవారణాయ                       |    |
|         | కామారి లీలావతరం ప్రపద్యే ॥                  | 4  |
| ર્જું ॥ | ఆజన్మవర్ణి ప్రతినం ప్రపద్యే                 |    |
|         | కుండీభృతం దండధరం ప్రపద్యే 1                 |    |
|         | బ్రహ్మాసనధ్యానరతం ప్రపద్యే                  |    |
|         | బ్రహ్మాత్మభూయం యతినం ప్రపద్యే ॥             | 5  |
| ર્જું ॥ | హరం ప్రపద్యే విజరం ప్రపద్యే                 |    |
|         | స్వతంత్రతాయా స్సదనం ప్రపద్యే 1              |    |
|         | అమేయసామర్ధ్యవహం ప్రపద్యే                    |    |
|         | విశుద్ధవిజ్ఞానివరం ప్రపద్యే ॥               | 6  |
| ર્જુ ॥  | దౌర్భాగ్యతాపత్రయకర్మమోహ                     |    |
|         | సంతాపహంతార మహం ప్రపద్యే 1                   |    |
|         | యథార్థసంకల్ప మపేతపాప                        |    |
|         | మవాప్త కామం విశుచం ప్రపద్యే ॥               | 7  |
| ર્જું ॥ | మనః ప్రసాదం భజతాం దదానం                     |    |
|         | ముగ్ధస్మితోల్లాసిముఖం (పపద్యే 1             |    |
|         | వ్యథా మశేషాం వ్యపనీయ మోద                    |    |
|         | డ్రదేన నామ్నా రమణం ద్రపద్యే ॥               | 8  |
| ર્જુ ॥  | శివం ప్రపద్యే శివదం ప్రపద్యే                |    |
|         | గురుం ప్రపద్యే గుణినం ప్రపద్యే 1            |    |
|         | మదీయహృత్పద్మజుషం ప్రపద్యే                   |    |
|         | శరణ్య మీశం శరణం ప్రపద్యే ॥                  | 9  |
| ર્જું ॥ | (పపత్తిం రమణ స్వైతాం తన్వతాం త్త్వదర్శినః ١ |    |
|         | తత్ర్యతున్యాయ రసికా స్తత్తాదృశ ఫలాప్తయే ॥   | 10 |
|         |                                             |    |

# భగవాన్ ఉపదేశసారము - గణపతి ముని వ్యాఖ్యానము

- పింగఇ సూర్యసుందరం

24వ శ్లోకం: ఈశజీవయో ర్వేషధీ భిదా। సత్వభావతో వస్తుకేవలం ॥

అర్థం: ఈశ్వరుడికీ, జీవునికీ భేదముందనడం ఒక భ్రమ, ఒక ఆలోచన మాత్రమే. ఉనికే రెంటికీ ఆధారం.

వ్యాఖ్యానం: భ్రమా, ఆలోచనా కలిసి ఈశ్వరునికీ, జీవికీ భేదమున్నట్లు చేస్తాయి. భ్రమ వల్ల కలిగే భేదమంటే మహత్తులో, అణువులో గల రూప భేదమేనని గ్రహించాలి. ఆలోచన వల్ల భేదమంటే సర్వజ్ఞతా, పరిమిత జ్ఞానమూ అని గ్రహించాలి. అయినా, ఉన్నదొక్కటే ఉనికి (లేక సత్) యొక్క లక్షణమే రెంటికీ ఉంది. ఉనికి (లేక సత్) అంటే గతంలో, భవితవ్యంలో, వర్తమానంలో ఉండేదని అర్ధమిక్కడ.

25వ శ్లోకం: వేషహానత స్వాత్మదర్శనమ్ । ఈశదర్శనం స్వాత్మరూపతః॥

అర్థం: వేషం ప్రక్కకు వెళ్తే, ఆత్మ దర్శనమవుతుంది. అదే భగవద్దర్శనం లేక ఈశ్వరుని దర్శనం.

వ్యాఖ్యానం: సృష్టికి మూలకారణమేదో ఉన్నదన్న భావం నశిస్తే ఆత్మ దర్శనమవుతుంది. అప్పుడు ఆత్మ స్పష్టంగా ఇంద్రియ గోచర మవుతుంది. అది సరే, కాని ఆత్మ దర్శనం భగవద్దర్శనం ఎట్లా అవుతుంది? దీనిని ఇట్లా భగవాన్ వివరించారు. భగవంతుడే ఆత్మ యొక్క రూపం. అందువల్ల ఆత్మ దర్శనమూ, భగవద్దర్శనమూ ఒక్కటే. ఇంకొక విధంగా చెప్పాలంటే, భగవద్దర్శనమంటే ఆత్మ దర్శనమే. వేషమంటూ లేదు కాబట్టి ఆత్మ అపరిమితమైనది. ఆత్మానుభూతి కూడ అపరిమితమైనదే - అన్సిటినీ కలిసి ఉంటుంది. 26వ శ్లోకం: ఆత్మ సంస్థితిః స్వాత్మ దర్శనమ్ । ఆత్మ నిర్వయా దాత్మనిష్ఠతా ॥

అర్థం: ఆత్మలో సంస్థితమవడమంటే ఆత్మ దర్శనమే. అంటే, ద్వయిభావం లేకుండా ఉండటమే.

వ్యాఖ్యానం: క్రిందటి శ్లోకంలో దర్శనం గురించి ఉంది (దర్శన మనగానే ద్రష్ట, దృశ్యము, దర్శించటమనే కార్యము - ఈ త్రిపుటి ఉంటుంది). ఈ సందేహాన్ని ఇక్కడ రూపుమాపుతున్నారు. ఆత్మనిష్ఠలో ఉండటమే ఆత్మదర్శనం. అందువల్ల అక్కడ ఆ త్రిపుటి ఉండదు. ఆత్మకి ద్వయిాభావం లేదు కాబట్టి, ఆత్మనిష్ఠునికి కూడ ద్వయీ భావ ముండదు. ద్వయిాభావముదయిస్తే ఇక ఆత్మనిష్ఠ ఎట్లా సాధ్య మవుతుంది?

27వ శ్లోకం: జ్ఞాన వర్జితా உజ్ఞాన హీన చిత్ । జ్ఞాన; మస్తికిం జ్ఞాతు మంతరం?॥

అర్థం: తెలియటం, తెలియక పోవడమంటూ ఏమీ లేని జ్ఞానమే చైతన్యం. వేరే ఏమైనా ఉంటేనే కదా తెలిసికోవడం సంభవిస్తుంది?

వ్యాఖ్యానం: జ్ఞానమంటే తెలియడం, తెలియక పోవడం కూడా లేని శుద్ధ చైతన్య స్థితి. ఇదెట్లా సంభవం? భేద భావము లేనప్పుడు ఇంక తెలిసికోవడమెట్లా కుదురుతుంది? ఆ అబేధ స్థితినే మనం మామూలు భాషలో జ్ఞానం లేకపోవడమంటాం. కాని ఆ స్థితే సమగ్రమైనది.

28వ శ్లోకం: కింస్వరూప మిత్యాత్మ దర్శనే ၊ అవ్యయా உభవాஉ உ పూర్ణ చిత్సుఖం ॥

అర్థం: తన రూపమేమిటని విచారించినప్పుడు, జనన మరణాలు లేని అఖండమైన ఆత్మానందం అనుభవమవుతుంది. వ్యాఖ్యానం: తన నిజరూపమేమిటని విచారణ ద్వారా తెలుసు కుంటే అఖండమైన ఆనంద్రపాప్తి కలుగుతుంది. ఇది కృతిమం కాదు, సహజం. ఆ ఆనందం, అవ్యయం, అవినాశి.

29వ శ్లోకం: బంధ ముక్త్యతీ తం పరం సుఖమ్ । వింద తీహ జీవస్తు దైవికః ॥

అర్థం: వ్యక్తి ఆత్మ దివ్యమై, అన్ని బంధాలనీ అతిక్రమించి పరమానంద స్థితి చేరుతుంది.

వ్యాఖ్యానం: తాను దేహం కానన్న ఎరుకతో ఆత్మనిష్ఠుడైనవాడు దివ్యుడవుతాడు. ఆ స్థితిలోనే ఆత్మ యొక్క దివ్యత్వం ప్రకాశిస్తుంది. ఆత్మానందం కలిగినప్పుడే బంధవిముక్తులకు అతీతమవుతాడు. విముక్తి అనే భావం బంధమనే భావం పైనే ఆధారపడి ఉంది. అవిద్యా పరిధిలో ఉన్నప్పుడు ఆ స్థితిని విముక్తి అంటాం. బంధమంటూ లేని వానికి విముక్తి అనే స్థితి వేరే ఏమీ లేదు. అందువల్ల అతని స్థితి బంధముక్తు లకు అతీతమనవలసి వస్తుంది.

30వ శ్లోకం: అహమపేతకం నిజవిభానకమ్ I మహదిదంతపో రమణ వాగియమ్ II

అర్థం: మనస్సు కల్పించే 'నేను' లేని స్థితిలో కలిగే ఆత్మానుభవమే ఉత్కృష్ణమైన తపస్సు. ఇది రమణుని వాక్కు.

వ్యాఖ్యానం: ఆత్మ అహమహంగా ప్రకాశిస్తుంది. అక్కడ ''నేను'' అనేది ఉండదు. ఆ ఆత్మానుభవమే పరమోత్కృష్టమైన తపస్సని భావం. ఇది రమణుల వాక్కు. ''ఇది'' అన్నప్పుడు ''ఉపదేశసారము'' నంతా పరిగణనలోకి తీసుకోవాలని భావం.

> (భగవాన్ రమణమహర్షి బోధనకి గణపతి ముని వ్యాఖ్యానం -విభవనామ సంవత్సరం, జ్యేష్ఠ మాసం, పౌర్ణమి చంద్రగ్రహణ సమయంలో చెప్పబడినది) (సమాప్తం)

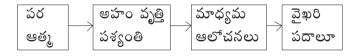
# ఆత్త్య విచారణకు సుగ్రమ మార్గం

ఆంగ్ల మూలం: నండూలి రామమోహన్ (గత సంచిక తరువాయి) తెలుగు అనువాదం: విడపనకంటి

ఇక మూలాన్ని గమనించే విషయానికి వద్దాము. కొన్ని సమయా లలో మనసును స్థిరపరచడం కష్టమైనప్పడు, మూలాన్ని గమనిస్తూ మానసికంగా "నేను-నేను" అని పదే పదే తదేకంగా తలచుకొనడం, లేదా మరేదైన జపించడం చేస్తే సాంబ్రదాయికంగా విచారణ చేసినప్పటి మాదిరి అదే లక్ష్యానికి దారితీస్తుంది. కొంతసేపటి తరువాత మనసు స్థిరపడినప్పడు ఆ జపించడాన్ని ఆపి, ఆలోచనలకు మూలమైన (నేను-ధ్యాస) దానిపై తీద్రంగా ధ్యాస వుంచుతూ తరువాత రాబోయే ఆలోచన కోసం వేచి చూడాలి.

మరొక ఉదాహరణ కూడ ఇవ్వవచ్చు: మన కేంద్రంలో సత్సంగానికి ముందుగా మనం సుమారు 5 నిమిషాల సేపు 'అరుణాచల శివ, అరుణాచల శివ, అరుణాచల' అని పఠిస్తాము. అలాంటి పఠనం ఆత్మ-అన్వేషణ మొదలు పెట్టడానికి బాగా తోడ్పడు తుంది. కాని ఆ పదాలు ఎక్కడినుండి పుట్టుకొన్తున్నాయోగమనించడానికి వీలుగా దాన్ని నెమ్మదిగా ప్రశాంతంగా చదవాలి అని భగవాన్ సూచిస్తారు.

శ్రీ భగవాన్ పదాలు ఉదయించే క్రమాన్ని ఈ క్రింది రీతిలో విశద పరిచారు:



మరొక రీతిలో చెప్పాలంటే 'అరుణాచల శివ అని కంఠం ద్వారా వెలువడే శబ్దానికంటే ముందుగా అరుణాచల శివ అన్న ఆలోచన నేను-ధ్యాస అహం వృత్తి నుండి ఏర్పడుతుంది. మనం ఆలోచనలను మూలంపై వుంచాలి గాని స్వరపేటిక నుండి వెలువడే పదాల మీద కాదు. ఇలాంటి సాధన చేస్తున్న మొదటి దశలలో మనకు ఎక్కడి నుండి ఈ ఆలోచనలు ఉదయిస్తున్నాయని తెలియకపోవచ్చు (ఆ అవసరం కూడ లేదేమో). కాని మూలాన్ని నిశితంగా గమనించే క్రియ దానంతట అదే మనసును అణిచివుంచే మార్గానికి నాటకీయంగా తోడ్పడుతుంది. ఈ మౌనమే (ఆలోచనా రహిత స్థితి) దేన్ని మనం అన్వేషిస్తున్నామో ఆ అసలైన 'నేను-ఆలోచన' లేదా 'నేను భావన', అని మరొక ఆలోచనను అందుకుంటుంది లేదా అలా చేయలేని పక్షంలో, మూలం 'ఆత్మ'లో అణుగుతుంది.

ఆలోచనలకు మూలమైన 'నేను-ఆలోచన'ను గమనించినప్పడు ఆలోచనలు తిరోగమిస్తాయి. (వెనుకకు మళ్ళుతాయి) అంటే మళ్ళీ మూలంలో అణిగిపోతాయని భగవాన్ చెబుతారు. ''ఆలోచన రూపంలో నిగూఢంగా వున్న వాసనల కారణంగా మనసు బాహ్యమైన వ్యవహారా లకు అలవాటు పడుతుంది. అంతరంలో వాసనలు వున్నంత కాలం అది మొత్తం బయటపడి ఖాళీ అయిపోవలసిందే. మనసు అంటే ఆలోచనల సమూహమే. మనసు ఏమిటని విచారిస్తే సాధకునికి అర్థ మవుతుంది. ఆలోచనలు ఆత్మ నుండి ఉదయిస్తాయని, అందులో అణిగి వుంటాయని సాధకుడు గ్రహిస్తే మనసు మాయమవుతుంది. మనసు ఉనికి నశించి శాంతిపూర్వకమైన ఆనందం అనుభూతి లోనికి వస్తే మరొక ఆలోచనను పెలిదీయడానికి కష్టమవుతుంది. ఎందుకంటే అన్ని ఆలోచనలనూ రానివ్వకుండ చేయడం వ్యక్తికి కష్టమవుతుంది. (టాక్స్ 326) = శ్రీ రమణజ్క్తోతి, సెప్టెంబర్ 2017 =

మూలాన్ని నిశితంగా గమనిస్తూ, 'అరుణాచలశివ' పఠనాన్ని 5 నిమిషాల పాటు జరిపినప్పటికీ, పఠనం తరువాత మనసు మౌనం లోనికి జారుకుంటుంది. చాలా సేపటివరకు ఒక్క ఆలోచన కూడ తలెత్తకపోవచ్చు. ఆ క్షణం నుండి ఆత్మ అన్వేషణ దిశగా ప్రయత్నం చేయవచ్చు. మళ్ళీ ఆలోచన తలెత్తితే, జాగరూకతలో వుంటూ ఆలోచన యొక్క మూలాన్ని గమనించవచ్చు. లేదా ఈ ఆలోచన ఎవరికి వచ్చింది?" అన్న ప్రశ్న వేసుకోవచ్చు. ఆత్మ అన్వేషణ సంగతి తిరిగి తరువాత పరిశీలిద్దాం.

పదాన్ని గమనించడం అంటే మూలాన్ని శ్రద్ధగా పరిశీలించడం అని అర్థం. నిశ్చలస్థితిలో వున్నప్పడే మూలాన్ని పరిశీలించడానికి సాధ్య మవుతుంది. శ్రద్ధతో కూడిన పరిశీలన ముఖ్యమైన అంశం. మూలం అంటే ఆత్మయే పూర్ణమైన చైతన్యం. అంటే చైతన్యమే మూలానికి సంధింపబడుతుంది. దానినే భగవాన్ మనసును అంతర్ముఖం చేయడం అని వ్యవహరిస్తారు. శ్రద్ధగా గమనించక పోతే నిద్రలోనికి జారుకునే ప్రమాదం వుంది. పొందిన నిశ్చలతను ఏ విధమైన మానసిక చర్యతోగాని దృష్టి మరలించరాదు. దాని అర్థం మూలం యొక్క ఎఱుకను గుర్తెరగాలన్నది. "నిశ్చలంగా వుండు, నేను దేవుడినని గుర్తించు" అన్న బైబిల్ లోని వాక్యం మార్గాన్ని, లక్ష్యాన్ని సూచిస్తుంది. ఆలోచనల మూలాన్ని గమనించినప్పడు, అవి ఆత్మ నుండి ఉదయిస్తున్నాయని సాధకునికి తెలియవస్తుందని భగవాన్ అంటారు.

# 'నేనెవరు' అన్వేషణ

ఆలోచనలు ఆత్మనుండి ఉదయిస్తాయని భగవాన్ అంటారు. ఆలోచనల ఉనికి, వాటిని గురించిన భావన, పనిచేసే తీరు, వ్యక్తికి తెలియవస్తుంది. ఒక ఆలోచన తలెత్తినప్పడు, ఆలోచన పట్ల దృష్టి, దానిని ఎఱుకపరచుకొనడం, సంబంధించిన ప్రక్రియ మనసులో మొదలవుతుంది. ఎఱుక అన్నది చైతన్యం యొక్క స్వభావం ఆలోచనను పట్టుకుని ఉండడం వ్యక్తిగా వ్యవహరించే అహంవృత్తి యొక్క చర్య. తన స్వభావం కారణంగా అహం ఆ ఆలోచనను అందుకుని, దానినే పట్టుకుని వుంటుంది. మరొక ఆలోచన ఉదయించినప్పడే ప్రస్తుత ఆలోచనను వదిలిపెడుతుంది. అలాగ ఒక మూలం నుండి ఆలోచనలు బయలుదేరి వస్సంటాయి, మనసులో గుర్తింపబడుతుంటాయి. నిజానికి ఆలోచన చేసేవాడంటూ ఎవ్వడూ వుండడు. అహం ఎల్లప్పడూ 'ఏదో ఒక ఆలోచనను పట్టుకునే వుంటుంది. మనసులో ఆలోచనాపరంపర జరుగుతూపోతున్న కారణంగా మనసును ఒక ఆలోచనల మూటగా వ్యవహరిస్తారు. ఆత్మ గుర్తింపు పట్ల శ్రద్ధ జరుగుతున్నప్పడు మన ఉనికిని గుర్తిస్తాము, అది ఆలోచన వైపు మళ్ళినప్పడు మన ఉనికిని గురించిన ధ్యాస అంత మవుతుంది. ఆలోచనలు మన యథార్థ స్వభావాన్ని మరుగు పరుస్తాయి.

ఒక ఆలోచన ఉదయించినప్పడు మనం జాగరూకతతో "ఎవరి కోసం ఈ ఆలోచన?" అన్న ప్రశ్న వేసుకోవాలి. కాని దాని జవాబు కోసం మనం తొందరపడకూడదు. జవాబును దానంతట అదే స్పురించనివ్వండి. ఈ ప్రశ్న వేసుకున్నందువల్ల ఆలోచన నుండి మన ధ్యాస మరలుతుంది. శ్రద్ధయే చైతన్యమని మనం ముందు చెప్పకున్నాం. ఆలోచననుండి శ్రద్ధరూపంలో చైతన్యాన్ని విడదీసి నప్పడు, ఆ ఆలోచన నశిస్తుంది. మళ్ళీ ఆలోచన ఉదయించి చైతన్యపు దృష్టి బలవతంగా మరల్చేవరకు ముందటి ఆలోచన నశించి మనసు స్థిరమైన స్థితిలో వుండనిస్తుంది. ఒక ఆలోచన మొదలయ్యే సమయం లోనే, దానిని పూర్తి చేయనీయక వెంటనే ప్రశ్నించాలి. అందుకే ఆచరణలో "ఎవరికోసం ఈ ఆలోచన?" అన్న ప్రశ్న మనసును స్థిరంగా వుంచడంలో ప్రముఖ పాత్ర పోషిస్తుంది. పరికించి చూస్తే ''ఎవరి కోసం ఈ ఆలోచన?'' అన్న ప్రశ్న వేసుకున్న తరువాత కూడ కొన్ని సందర్భాలలో మనసు నిశ్చలం కాకుండ కొంత అటూ ఇటూ ఊగిన లాడుతుంది. సంపూర్ణ నిశ్చలత ఏర్పడదు. మన ముఖ్యమైన ఉద్దేశం ఆలోచనలు ఎక్కడి నుండి ఉదయిస్తాయో దాని వైపు ధ్యానాన్ని మళ్ళించడం. ఆ జవాబే మనసును స్థిరపరచడాన్ని పూర్తిచేసి మూలం వైపుకు ఆ ధ్యాసను మళ్ళిస్తుంది. "నాకు" అన్న జవాబు వెంటనే మూలం వైపుకు ధ్యాసను మళ్ళిస్తుంది. అప్పడు ''నేనెవరు'' అన్న ప్రశ్న ఉదయించడంతో 'నేను'గా ఉండడం మొదలై ''నేను'' లోనే స్థిరంగా వుండడం సాగుతుంది. ఆ 'నేను' అసలైన శుద్ధ "నేను". దానికి మరి దేనితో సంబంధ, సంపర్కాలు వుండవు. సాధారణంగా సాధన చేస్తున్న మొదటి దశల్లో ''నాకు'' అన్న జవాబు మూలం వైపు ధ్యాస మరల్చడానికి అవసరమవుతుంది.

"అన్వేషణామార్గం (నిజానికి అది "ఎక్కడ నుండి నేను" లేదా సూక్ష్మంగా ''నేను ఎవరు?'' అన్న విచారణ)లో, ఆఖరుకు తెలియవచ్చే సత్యాన్సి గ్రహించడం కోసం ''నేను శరీరం కాను, ఇంద్రియాలు కాను'' అని ఒక్కౌక్క దానిని తీసివేస్తూ పోవడం కాదు. యథార్థానికి ఆ మార్గంలో అహంవృత్తికి మనలో ఎక్కడి నుండి 'నేను' ఆలోచన వస్తున్న దన్న విషయాన్ని కనుగొనే ప్రయత్నం చేస్తున్నాము" అని భగవాన్ అంటారు. విఫులంగా కాకపోయినా, దృఢంగా ఆ శ్వాసను గమనించా లన్న సూచన ఆ మార్గంలో ఇమిడి వుంది. అన్ని ఆలోచనలకు మూలమైన 'నేను-ఆలోచన' ఎక్కడి నుండి ఉదయిస్తున్నదని గమనించినప్పడు మనం శ్వాస యొక్క మూలాన్ని కూడ గమనించడం జరుగుతుంది. ఎందుకంటే 'నేను-ఆలోచన', శ్వాస, ఒకే మూలం నుండి ಬಯಲುದೆರು ತ್ರಾಯ" ಅನಿ ಭಗವಾನ್ ಅಂಟಾರು. (ಡೆ ಪ್ರಡೆ 1/12/45) మూలాన్ని గురించి ఎఱుక అస్పష్టంగా, సందిగ్దంగా వున్న సందర్భాలలో కూడ అహం నాశనానికి అది దోహద పడుతుంది. (టాక్స్ 80)

# త్రీ భగవాన్ పాద సన్మిధిలో (At the feet of Bhagavan)

ఆంగ్లమూలం: టి.కె. సుందరేశ అయ్యర్ (గత సంచిక తరువాయి) මිනාగు అనువాదం: జి. ලీహలిరావు

మనస్సు మొత్తము నూటికి నూరు శాతము సాత్విక భావముతో నిండిపోవలెను. ఈ స్థితి లభ్యమైనప్పడు మనస్సును సత్-చిత్-ఆనందమును అనుభవైక్యము చేసుకొనుటకు వలసిన విజ్ఞాన లబ్ధికి వినియోగించు కొనవచ్చును.

ఈ విజ్ఞత దేహాత్మ భావమును పోగొట్టుకొని అంతర్ముఖత్వమును పెంచుకొనడము వలన లభ్యమవుతుంది. పూర్వ వాసనలు, ఆలోచనలకు దూరమై ఆత్మ విచారణకు, ఆత్మానుభవమునకు చేసుకో వలసిన సాధన యిదే. ఆత్మస్పర్శ కొరకు నిరంతరము చేసుకొను యీ ప్రయత్నము వల్ల పరిపూర్ణ జ్ఞానముతోబాటు శాశ్వతము, సత్యము అయిన ఆత్మసుస్థితి లభించును.

వాస్తవానికి, నీవు స్వతంత్రుడవు. నిన్నెటువంటి మబ్బులూ కప్పి వేయలేవు. కాని నీ పూర్వ కర్మ ఫలితము వల్లను ఆ కర్మ (పేరిత వాసనల వల్లను, నీ బాహ్య చేష్టలు నిర్దేశింప బడతాయి. కుమ్మరి చక్రము మీద నుండి చేయి తీసివేసిననూ, మునుపటి శక్తి వలన చక్రము తిరుగుతూనే వుండును.

ఇదే విధంగా నీ చేష్టలు నిన్ను స్పర్శించ లేవు. నీవు కర్త వయినను నిన్ను కర్తృత్వ భావము స్పృశించదు. సుఖ దుఃఖాలు అనుభవించుచునే నీవు వాటికి అతీతుడవు అవుతావు. జాగ్రత్, స్వప్ప, సుషుప్త్యావస్థలలో నీవు కేవలము సాక్షీమాత్రుడవుగా నిలుస్తావు. నీవు నీవే, నేను నేనే, ఆత్మ ఆత్మయే. ఈ పరిస్థితులన్నియూ వచ్చి పోతుంటవి. ఆ స్థాయిని చేరుకొనుటయే నిజమయిన జ్ఞానము, నిజమయిన భక్తి, లభ్యము చేసుకోవడము. గీతా సారంశమిదే. మన సద్గురువు భగవాన్ శ్రీరమణ మహర్షి బోధించినదియునూ యిదియే.

దీనిని గ్రహించి, మనము ధైర్యము చిక్కబట్టుకొని ముందుకు సాగవలెను. అహంకార(పేరిత చేష్టలన్ని అధిగమించి అంతులేని యీ చావు పుట్టుకలకు అతీతులమై ఆత్మ సుస్థితులగుట కొరకు, శ్రీ గురుదేవుల దీవెనలు మనకు లభ్యమగుగాక.

'స్వాతంత్ర్యము నా జన్మ హక్కు. అది నేను పొందితీరుతాను" అని శ్రీ లోకమాన్య బాలగంగాధర తిలక్ ఉద్ఘాటించిరి. "సంపూర్ణ జ్ఞానము నీ జన్మ హక్కు అది నీకు దక్కి తీరుతుంది" అని మన గురుదేవులు ఉద్ఘాటించిరి.

### జ్ఞాని - ఇంద్రజాలికుడు

శ్రీ భగవాన్ సందర్శనార్థము వచ్చు పలువురు భక్తులు వారితో ఆధ్యాత్మిక రంగములోని వివిధ విషయముల గురించియు, సిద్ధుల గురించియు చర్చించెడివారు. అనేక కఠోర తపస్సులు, తీడ్ర సాధనలు చేసి యీ మానవ జన్మ సంపాదించిన మనమందరము సిద్ధులమే అనెడివారు శ్రీ భగవాన్. ఈ మానవ జన్మ లభ్యము చేసుకొన్న మనకున్న ఏకైక గమ్యము ఆ సత్-చిత్-ఆనందమును సాధించుటయే. కానీ మనం ఈ దేహమును సిద్ధులు సంపాదించుటకే వినియోగించుకున్న యొడల ఇనప సంకెళ్ళు వదిలి, బంగారు సంకెళ్ళు తగిలించుకున్నట్లే యుగును. సంకెళ్ళు సంకెళ్ళే. వాటిని వదిలించుకోవలెనన్న వాటి

నిర్మూలన చేయగల మహాపురుషులు ఆత్మసాక్షాత్కారము పొందిన వారల సహాయము పొందవలెను.

ఒక జ్ఞాని దృష్టిలో, యీ సిద్ధులు స్వప్నానుభవముల కంటే భిన్నములు కావు. ఒక బిచ్చగానికి తానొక రాజ్యాధిపతి అయినట్లు కల వచ్చెననుకొనుడు. కల వున్నంతవరకూ రాజభోగములు అనుభవిస్తూ వుండెదరు. కల కరిగిపోగానే, తన భిక్షాపాత్ర తీసుకొని బయలుదేరవలసినదే. ఆకలి తీర్చుకొనుటకు అడుక్కొనడం తప్పదు. ఈ సిద్ధ శక్తులు కూడా అట్టివే! వాటి ప్రభావము వాసనలున్నంత వరకే. అవి మాయమవ్వగానే, ఈ శక్తులన్నీ సత్యదూరములని విశదమవుతుంది.

ఈ నిజమును తెలుపుటకు శ్రీ భగవాన్ గొప్ప సిద్ధడైన గోరఖ్నాథ్ జీవితము గురించి 'ద్రభులింగ లీల'లో చెప్పబడినట్లు వివరించెడి వారు. అనేక కఠోర సాధనలొనర్చి గోరఖ్నాథ్ తన దేహము, వేయి సంవత్సరములయినను వినాశము కాకుండునట్లు శక్తిని సంపాదించు కున్నారు. దేహమును అనేక రకముల పరీక్షలకు గురిచేసి, అన్నిటనూ విజయము సాధించిరి. దానితో ఆయన తబ్బిబ్బై, ఎందరో యోగులను, మహాత్ములను, పిలిచి తన దేహమును పరీక్ష చేయమని కోరెడివారు. కత్తితో నరకమని ఆహ్వానించెడివారు. వారెంత ద్రయత్నించిననూ, కత్తి తాకిడికి దేహమునుండి ఖంగుమని శబ్దము వెడలుచుండెను గాని, సిద్ధనికి యిసుమంత గాయము కూడా కలిగెడిది కాదు. గుడిగంటలు మోగినప్పడు వచ్చు ఛుంటారావమువలె ఆ శబ్దము కొన్ని నిముషముల వరకూ మారుమోగెడిది. మరణమును జయించితినని

ఆయన గర్వముతో విఱ్ఱవీగుచుండెడివారు కాని, ఏదో ఒక రోజు యీ దేహమును వదిలివేయవలసి వచ్చునని గ్రహింపలేకపోయిరి.

తాము కల్పించుకున్న యీ మిథ్యా ప్రపంచములో సంతసమున మునిగి తేలుతున్న గోరఖ్నాథ్కు, అల్లమ ప్రభువు అను మహాజ్హాని గురించి తెలిసినది. ప్రజలు తండోపతండములుగా వారిని దర్శించి, వారి పాదముల వద్ద కూర్చొని, ఆ సందర్శన భాగ్యమును అనుభవిస్తూ, అల్లమ ప్రభువు ప్రవచనామృతమును గ్రోలుచుండిరని గోరఖ్నాథ్ తెలుసుకొనిరి. ఆ జ్ఞాని మానవజాతిని ఉద్దరించు నిమిత్తము దేహధారిగా విచ్చేసిన సాక్షాత్తూ ఆ సాంబశివుడే అని వేరుగా చెప్పనవనరము లేదు. తనను దర్శించుకొనుటకు వచ్చిన భక్తులందరకూ అల్లమ ప్రభువు దేహముతో అనుభవించు విషయము లన్నియు వాస్తవములు కావని వివరించెడివారు. మనిషికి, మనిషికి మనము కల్పించుకొనిన భేదము సత్యదూరమనియు, ఆత్మ సాక్షాత్కారము పొందిన గాని, మనకు నిజమయిన వెలుగు కానరాదనియూ బోధించెడివారు. జాగ్రత్-స్వప్న, సుషుప్తావస్థలన్నిటినీ అధిగమించి, మనోవికారములనన్నిటిని-సంతోషదాయకములుగానీ, దుఃఖ హేతువులుగాని, - జయించి శాశ్వతమయిన తురీయావస్థను చేరుకుని హృదయాకాశములో రమించినప్పడు మాత్రమే నిజమయిన శాంతి లభించునని వారి వివరణ.

ఆ స్థితిని చేరుకున్నప్పడు ద్వంద్వములన్నియు అదృశ్యమై అభిన్న స్థితి ప్రాప్తించును. క్లుప్తముగా చెప్పవలెనన్న వారి బోధన సారాంశము ఒక్కటే - నీవే మూల సత్యము, నీవే సర్వసాక్షివి. నీవు తప్ప వేరొకటి లేదు. నిన్ను విడిచి బాహ్య ప్రపంచమన్నది లేదు. సత్-చిత్- ఆనంద మంతయూ నీవే. ఆ స్థితి చేరుకొనుటయే బ్రహ్మానందమును అనుభవించుట.

మన 'సిద్ధ పురుషుడు' గోరఖ్నాథ్ - యీ జ్ఞాని విషయమేమిటో తెలుసుకునెదమనీ, వీలైనచో వారినీ వారి బోధననూ ఖండించి తన గొప్పదనమును నిరూపించుకొనవలెనని, అల్లమ ప్రభువు వద్దకు పయనమయ్యెను. అల్లమ ప్రభువును చూసి గోరఖ్నాథ్ ఆశ్చర్య చకితుడాయెను. మహాజ్ఞానిగా పేరొందిన ఆయన బక్కచిక్కిపోయి ఒక ఎముకల గూడువలె పొడగట్టెను. వారిని సమీపించి, ఎగతాళిగా యిట్లు సంబోధించెను:

''వురణమును జయించిన మహాజ్ఞానిగా మిమ్ములను పొగడుచుంటిరే! ఇంత బలహీనమైన దేహమా మీది. ఇట్టి శరీరముతో మీరు మరణమును జయించగలరా? నన్ను చూడండి. నాకున్న యీ శరీరము వల్ల చావు నా దరిదాపులకు రాదు. ఈ కత్తి నాపై ట్రయోగించుడు. నేను సాధించిన ఘనత మీకు తెలియ వచ్చును''.

అల్లమ్టప్రభువు, ఆ సాహస కార్యము వలదని నచ్చజెప్ప బోయెను. గోరఖ్నాథ్ విననందువలన, కత్తిని ఆయన దేహముపై ప్రయోగించిరి. ఎప్పటివలెనే ఖంగుమను శబ్దము వెడలినే గాని, ఆయనకెట్టి గాయమూ కలుగలేదు. అల్లమ్మప్రభు యెంతో వినయముతో, సంభమముతో గోరఖ్నాథ్ సాధించిన దైహిక దారుఢ్యమును మెచ్చు కొనిరి. "మీరు సాధించిన శక్తి అద్భుతము. మీకు నా జోహార్లు. మీరు చెప్పిన విధముగా నేను చేసితిని గావున నా ప్రార్థన కూడా మీరు మన్పించవలెను. ఈ కత్తితో నన్ను నరికి వేయుడు" అని కోరిరి. గోరఖ్నాథుడాపని చేయుటకు భయపడిరి. అల్లమ ప్రభు మృతి చెందునని వెనుకాడిరి. ''నేను చనిపోయిననూ ఛరవాలేదు. అట్లయిననూ ఆ బాధ్యతను మీ మీద మోపను నేను" అని అల్లమ ప్రభువు ధైర్యము చెప్పిరి. అటులనే గోరఖ్నాథ్ కత్తి తీసుకొని అల్లమ ప్రభువు శరీరముపై వేటు వేసిరి. ఆశ్చర్యము ఆ కత్తి ఆయన దేహము లోనికి చొచ్చుకు పోయెను కానీ, ఆయనకెట్టి గాయమూ కలుగలేదు. కత్తిని ఎడమనుండీ కుడికీ, కుడి నుండి యెడమకూ, ముందు నుండి వెనుకకూ, వెనుక నుండి ముందుకూ - అన్ని దిశలలో ఆయనను కత్తితో పొడిచిరి కానీ, అది ఆయనపై యెట్టి ప్రభావమూ చూపలేదు. ఆ కత్తిని ఒక శూన్య ప్రదేశములో గాలిలో తిప్పినట్లాయెను.

గోరఖ్నాథ్కు యిది పెద్ద తలవంపుగా పరిణమించెను. అల్లమ ప్రభువుతో యిట్లనిరి:

"ఇన్నాళ్ళు ప్రయత్నించి నేను సాధించినదేమిటి? నేను కేవలము కుండను కాల్చితిని. మీరు నిజముగా అమృతత్వమును సంపాదించి మృత్యువును జయించితిరి. దయచేసి నన్ను మీ శిష్యునిగా స్వీకరించి నాకు ఆత్మతత్వము బోధించుడు మహాత్మా" అని ప్రార్థించి, వారి పాదముల నాశ్రయించిరి. అల్లమ ప్రభువు గోరఖ్నాథ్ను శిష్యునిగా స్వీకరించి, జ్ఞానమునకు, అజ్ఞానమునకు అతీతమయిన బోధను చేసిరి.

శ్రీ భగవాన్ చేరుకున్న విశేషమయిన, అజేయమయిన స్థితికి యీ కథ ఒక ఉదాహరణ. సత్యాన్వేషణలో నిమగ్నులయిన అందరూ ఈ కథ వల్ల ఆ తురీయావస్థ గురించి తెలుసుకొనగలరు. (సశేషం)

## సిద్దులు, వాలి "సిద్దు"లు

('మౌంటెన్ప్ సేప్రీల్-జూన్ 2015, (52 సంపుటి, 2 సంచిక)లో 'కీ వర్డ్' శీల్నికతో ప్రచులంపబడిన వ్యాసం 'సిద్ధ-సిబ్ధి' నుండి ఎన్నుకొనబడిన భాగాల యొక్క అనువాదం) ఆంగ్లమూలం: డాం! జాన్ గైమ్స్ (గత సంచిక తరువాయి) తెలుగు అనువాదం: డాం. వి. రామదాస్ మూల్తి

సిద్ధులు కోకొల్లలు. ఎన్నో సందర్భాలలో భగవాన్ అరుణాచలం గుహలలో సిద్ధులు ఆవాసం ఏర్పరచుకుని వున్నారని చెప్పేవారు. కొందరు "సిద్ధ"లను కలిగి వాటి ప్రయోగం కూడ చేసివుండవచ్చు. మరికొందరు 'సిద్ధ'లను పొందివుండకపోవచ్చు. (పస్తుతం కూడ సహజాతీత శక్తులను కలిగిన సిద్ధులు ఆ గుహల్లో వున్నారు. వారు భౌతిక శరీరంతో వుండవచ్చు, లేకపోవచ్చు. రాత్రిక్ళు వెలుగు రూపంలో సంచరిస్తారని చెబుతారు" అన్నారు.

పలు సందర్భాలలో భగవాన్ రమణ జంతువుల రూపంలో సిద్ధులు తమ దర్శనానికి వచ్చినట్లు చెప్పారు. బంగారు వర్ణంతో వున్న ఒక ముంగిస గురించి పేర్కొనేవారు. "అది ఆ రూపంలో వున్న సిద్ధ పురుషుడు కావచ్చు" అన్నారు కూడ. "సిద్ధపురుషులు వేర్వేరు రూపా లను పొందివుంటారని అంటారు, నిజమా?" అని ఒకరు అడిగిన ప్రశ్వకు, "అది నిజమే" అని జవాబిచ్చారు.

సిద్ధపురుషులు, జ్ఞాని, "సిద్ధు"లను ప్రదర్శించగలరా? జ్ఞానికి సంబంధించి కొన్ని అద్భుత సంఘటనలు జరగడం అనుభవంలో వున్న విషయమే. కొన్ని సందర్భాలలో అలాంటివి శ్రీరమణుల విషయంలో కూడ జరిగాయి. జ్ఞానికి మనసు వుండదని మహర్షి అన్నారు. అతనికి ఇష్టం, కోరిక, దేనినో ఎన్నుకోవడం ఇలాంటివి వుండవు. అతను పని గట్టుకుని ఏ కార్యమూ చేయడు. అలాంటి పరిస్థితుల్లో ఎవరు ఎవరికి ఏమి చేయాలి? ఆత్మ, చైతన్యం తప్ప నిజంగా యితరమైనది ఏదీ వుండదు.

చాలా ఏళ్ళ క్రితం నేను (ఈ వ్యాస రచయిత శ్రీ జాన్[గైమ్స్) మైలాపూరు (చెన్నై)లోని కపాలేశ్వర ఆలయం దాపున వున్న ఒక కోనేటి దగ్గర నివసిస్తూ వుండిన స్వామి సుందరంను కలిశాను. దక్షిణ భారత మంతట ఆయన గురూజీగా పేరు పొందారు. చెన్నై పరిసరాల్లో ఒక చిన్న ఆశ్రమం కూడ వుండేది.

ఒక సందర్భంలో గురూజీ యిలా అన్నారు: "సిద్ధ"లు మన వృత్తి ద్వారా మనం సంపాదించుకునే ధనం లాంటివి. మీరు పని చేస్తారు, నంపాదిస్తారు, ఆ డబ్బును వర్సులో వుంచి మీ జేబులో పెట్టుకుంటారు. డబ్బు అవసరమైనప్పడు బైటకు తీసి వాడుకుంటారు. మళ్ళీ జేబులో పెట్టుకుంటారు. కొందరు తమ తపస్సుతో అద్భుత శక్తులను పొందుతారు. మరి కొందరు 'సంయమం' (ధారణ, తీడ్రమైన ఏకాగ్రత, ధ్యానం, సమాధి)తో వాటిని సంపాదిస్తారు. మరికొందరు కొన్ని మందులు/మూలికల వాడకం ద్వారా పొందితే యింకా కొందరు గురువు యొక్క ప్రసాదంగా లేదా దైవకృపతో అలాంటి శక్తులను ప్రదర్శించగలుగుతారు. ఇక ప్రాణాయామం ఫలితంగా లేదా అయాచితంగా, అసంకల్పితంగా అప్పటికప్పడు అతీత శక్తి సంపాదన చేయగలగవచ్చు".

"గురువు పోస్టు డబ్బా లాంటి వారు. జనం పోస్టు డబ్బాలో ఉత్తరా లను వేస్తుంటారు. తపాలా కార్యకర్తలు ఉత్తరాలను వాటి వాటి గమ్యస్థానాలకు చేర్చినట్లు స్వామీజీ కూడ వ్యవహరిస్తారు. అన్ని రకాలైన అద్భుతాలు, అతీత శక్తులకు మూలం ఎప్పడూ దైవమే గాని వార్తాహరుడు కాదు". జ్ఞాని జరిపే అన్ని చర్యలు ఆత్మ యొక్క శక్తి ద్వారా జరుగు తుంటాయి. సాధారణ ప్రజలు జ్ఞానియే ఆ కలాపాలను జరుపు తున్నట్లు భావిస్తారు. అద్భుత కార్యాలతో సహా ఏ కార్యాచరణ గాని, ఒక సంకల్పం, నిశ్చయం, మనసు ప్రమేయం లేకుండ ఎలా జరగగలదని జనానికి అంతుపట్టని విషయం.

భగవాన్ జీవితకాలములో కూడ కొన్ని అద్భుత సంఘటనలు జరిగాయి. ఎంతోమంది భక్తులు తమ అద్భుత, అతీత సంఘటనలు తమ పరిసరాలలోనే ఎఱుకలోనికి వచ్చినట్లు చెప్పారు. భగవాన్ అలాంటి సందర్భాలలో అవి తాము చేయలేదని, అడ్రయత్నపూర్వ కంగా, అయాచితంగా అప్పటికప్పడు జరిగిపోయాయని జవాబిచ్చే వారు. అలాంటి అద్భుతాలకు తాము కారకులమని మహర్షి ఎప్పడూ చెప్పకోలేదు. "సిద్ధు"లను గురించిన ఏ మాత్రపు ఆసక్తి చూపలేదు. అవి అసలు ఏ విలువలేనివని తఱచు చెప్పేవారు. ఒకసారి అలాంటి సంఘటన గురించి ఎవరో చెబితే "సిద్ధులు" అలా చేస్తారు కాబోలు అని ఊరుకున్నారు. మరొక సందర్భంలో భగవాన్ "జ్ఞానుల్లో సిద్ధులు, శుద్ధులు అని రెండు తెగలుంటారు" అని వ్యాఖ్యానించారు. "తమకు సహజాతీత శక్తులుంటాయని సిద్ధులకు తెలుసు. శుద్ధులకు కూడ అలాంటి శక్తులుంటాయు. కాని వారికి ఆ విషయం తెలియను కూడ తెలియదు" అన్నారు.

\* \* \*

#### Sri Krishna-avatar

Dr. K.Subrahmanian (Talk No.40)

(This speech was delivered on a Janmashtami day)

Krishna is considered as a *Purna-avatar*, the perfect descent of Divinity. When you read the Bhagavata, you find that everything about Sri Krishna is so sweet - Krishna as a baby, as a boy, as a young man, Krishna as a lover, Krishna as a husband, as a friend, as a soldier, as a king, as a philosopher, Krishna as a lover of nature, of animals and birds and everything in this universe, Krishna as a flutist and what is more, Krishna as a *sthitapragnya*, as a supreme jnani. Every aspect of Krishna is so beautiful. Suka asks, is there anything at all about Krishna that is not beautiful?

अधरं मधुरं वदनं मधुरं नयनं मधुरम् हिसतं मधुरम् ।
हृदयं मधुरं गमनं मधुरं मधुराथिपतेरखिलं मधुरम् ।।
Adharam madhuram..vadanam Madhuram,
nayanam madhuram hasitam madhuram,
hridayam madhuram gamanam madhuram
madhuraadhipateAkhilam madhuram.

Madhuradhipate, you are the Lord of all sweetness! No avatar has been described in so many aspects as so beautiful.

His attitude to Kuchela, Bhishma, Arjuna, Draupadi, Rukmani, Uddhava, towards everyone around him, was very profound; it was filled with extraordinary compassion.

अनन्याश्चिंतयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम् ॥

Ananyaaschintayanto maam ye janaah paryupaasate,

teshaam nithyaabhiyuktaanam yogahkshemam vahaamyaham.

He has said, "Those who think of me and me alone, those who depend on me totally - I look after all their day to day

needs". Real sadhus and saints think about the Lord and talk about Him all the time. Because they don't think of anything else, we feel it is our responsibility to sustain them in whatever small measures we can. The Lord makes us feel, here is a person who has totally surrendered to Him, he will not ask for anything, and it is our duty to do what we can.

Buddha says, health is the greatest gain; contentment is the greatest happiness; faith is one's greatest friend and renunciation is the greatest goal. If you are healthy you must consider yourself extremely lucky and if you are contented, you will be supremely happy. You are happier than a king because he is not happy with what he has but wants more. If you have faith, you are able to see things with a telescopic vision, much more than what you can see with your reason. So, faith is the greatest friend, and lastly, Nirvana (to be free from attachment) is the greatest goal, says Buddha. Nirvana means that you are not seeking anything; if things come to you, you accept them, if things leave you, you are not sorry. Krishna has also said something similar in Bhagavad Gita.

### दुःखेषु अनुद्विग्न मनाः सुखेषु विगत स्प्रृहः ।

Dukheshu anudvigna manah, sukheshu vigatah spruhah (Gita, Ch:2)

A jnani, a sthitapragnya, is one who is not affected by whatever happens. He is free from desires of any kind, fear and anger. As far as we are concerned, when there are obstacles on the way, we get upset; we lose our sense of proportion, our balance and we ruin our lives. So Krishna says, when you work you are rewarded sometimes and sometimes you are not. Whether you succeed or fail, the fruits are given by the Lord. Krishna says accept both success and failure alike. This is the central theme of Bhagavad Gita. If you do the work to the best of your ability, whatever the result, you will have peace of mind.

When you offer a bunch of fruits to the Lord and then take it back, you call it as His *prasad*. There is no physical transformation in the fruits as such, but when you take them back, you view them differently; they become special. Similarly, if I sincerely accept success or failure – the fruits of action- as His Prasad, my whole attitude towards success or failure will be different. Sri Krishna doesn't say we should be idle, but says we should do our duty to the best of our ability. The moment you surrender and accept the fruits of action you will get a peace that you can't get from anywhere else.

He says in the Gita, Yogah Karmasu Kaushalam योगः कर्मस् कोशलं These are beautiful words that contain the very essence of all the books on management! Krishna implies, if you want to be an effective leader, you should be an effective subordinate. If you want something done, you must know how to do it yourself. You must obey rules if you want others to obey rules. The less ego you have, the more successful you will be. The inani does not have any ego and so people are willing to do anything for him without him asking for anything. If you read the Gita, there are wonderful messages about practical life. Krishna has defined Yoga beautifully when he says, Excellence in Action is the greatest Skill. The action could be anything, from the simplest to the most complicated; whatever you do, do it well. Karmasu means work, Kaushalam is skill. Yogah means excellence in action. What does it mean? I am not going to take the fruits of action for my benefit but am going to offer them to the Supreme Being. When I know that I am going to offer the fruits of action to the Supreme Being, I will do my very best. When somebody whom I respect very much comes to my house, do I not take the trouble to see to it that the house is very clean and whatever is offered to him is the very best and so on?

When you love someone, you give your very best. The other person may not need it, but you want to do your best.

The attitude with which we give also matters. If we are offering something to the Lord, we should remember that we are offering Him something that is anyway His; we are only returning what belongs to Him. Does the Lord need anything at all from us? We are offering something not because He needs it but because our mind gets purified. When we give something to others, it must be done with humility and with shraddha (sincerity) – without publicity. When we give, we must give ungrudgingly, without asking questions. It is not how much we give but with how much shraddha we give that matters. Kuchela brought to Krishna parched grain, there was no value, but Krishna touched it and said, this is what I like most. By this he implied, "I don't go by the value of what is given, but with what heart and feeling it is given".

So, *yogah karma sukausahalam* means learning to do whatever you do perfectly, and offering it to Him. If we have that attitude, we will have the same attitude towards other human beings also, because each one is divine. We are not all jnanis, but our attitude to one another should be like that. We may dislike the act of anther, but we will not hate the person. That is the distinction; you hate the sin but you don't hate the sinner.

On this auspicious day we must pray to Krishna for *shanti*-we cannot get it of our own accord, only he can give it to us. Real victory is when we are calm under all circumstances and learn to surrender the fruits of action to him.

\* \* \*

# "Did You Not Ask Me To Come?" A Sage Arrives at Arunachalam

V.Krithivasan

Bhagavan Ramana's spiritual awakening and his arrival at Arunachalam 131 years ago has no parallel in the spiritual history of mankind. The mystery of his *Sadyo Mukti*-Spontaneous Liberation- as well as his 'decision' to spend the rest of his earthly life subsequently in Arunachalam have astounded pundits and spiritual gurus alike, filling them with great awe. Sri Bhagavan himself did not help solve the riddle as he would generally remark that he was swept away by a higher force; that some mysterious Power took possession of him and brought him to Arunachalam.

The few events in his childhood, seemingly unconnected, that led him to his great destiny are unique. To start with, the boy Venkatraman "heard" the name Arunachala internally and constantly from his early childhood. He thought that it was something natural and that others also must be having this experience, and so did not attach any significance to this. Next, he had a casual meeting one day with an elderly relative and asked him the usual, formal question, "From where are you coming?" "Arunachalam" was the matter-of-fact reply. The meeting with the elderly relative did not take place in a temple or any other place of worship, and there was nothing particularly religious about the elderly relative or for that matter Venkatraman himself. Yet, no sooner did Venkataraman hear the name Arunachalam than he felt a thrill pass through him. What was even more wonderful for the boy was the fact that Arunachalam was a place on earth, a popular town called Tiruvannamalai, close by and accessible. Why at all the thrill and a glow was felt transcends intellectual explanations. And that the glow was real was proved beyond doubt within a year of its first manifestation. It was also by "chance" that some months later Venkataraman happened to look into the book Periyapuranam, a prose work in Tamil containing the stories of Saivite Saints, which some elderly member of his house brought for his own study. This was the first religious book Venkataraman read with all his attention. Then too, he studied the book *all by himself and not under anybody's guidance*.

The spiritual fervour that had animated the life of those Saints gripped the very being of Venkataraman, but as soon as he finished reading the book, that ecstasy faded away. Then took place the one and only decisive event in the life of Venkataraman: and all subsequent events find their explanation only on the basis of this one event. Sometime in the middle of July, 1896, Venkataraman had a sudden experience of "death", preceded by an unmistakable fear that he was about to die. The sole concern of his mind was to solve the problem then and there. What was dying? By his own inward experience he found that death pertains to the physical body only, and that the "I" felt as his very being is the deathless Spirit. Several years later when BhagavanRamana was asked about the nature of the experience he had at Madurai, he gave two very important clues. Firstly, that experience revealed to him his true spiritual Being. Secondly, that direct Knowledge he obtained without the aid of anything external to himself has continued from that moment right up to now without either increasing or diminishing during all these fifty years. To put it in other words, Bhagavan himself declares that he did not do any kind of Sadhana in this life. Why the subsequent events happened in the way they did can have no explanation on the intellectual plane.

More specifically, the question as to why Bhagavan felt compelled to leave Madurai and come to Arunachalam-

a place which he had not seen nor had any knowledge about is a very natural question. After his spectacular "awakening", he could have as well remained where he was, since his personality was anyway dissolved. When the conviction is true and unmistakable that one's existence is independent of the body, the mind and the world, all relations pertaining to worldly life must have faded away. And so, why this move? We have to piece together Bhagavan's references to this period later on, to satisfy our curiosity and arrive at an answer to this question with our inherently limited intellect. Further, we have to keep in mind the remarkable fact that Bhagavan Ramana's Realisation is singularly free from traditional and scholastic influences.

After the sudden "awakening", Venkatraman's life as a school going boy changed drastically. Notably, he was given to immersing himself in his new-found awareness of the inner Being at random periods; he avoided his usual company and was drawn to the Meenakshi temple. He would stand before the idols of Lord Sundareswara, Goddess Meenakshi and also the images of the 63 Saivite Saints. He would be overcome by devotional fervour and shed profuse tears. He would "let the deep within flow into the deep without" without any specific prayer.

Referring to this period, Bhagavan would explain later that as a result of the death experience he knew he was not the body; but the *suddhamanas* with the aid of which he had that knowledge, sought a fresh *alambana* (support) in the place of *dehatma-buddhi* (I –am-the-body notion). At that time he had not yet heard of Brahman or samsara, he had no desire to avoid rebirth or seek Release or Salvation. He had no idea that there was an Impersonal Real underlying everything and that he and Iswara were both identical with It. It is clear, therefore, that while young Venkataraman did not associate his identity with an Absolute Being, he did not also feel he was a jeeva struggling in

samsara. He was to know about all these doctrinal truths many years later, when books on Advaita were read by others in his presence.

The final trigger for the last conscious decision made by the boy-sage was provided by his elder brother. On seeing his younger brother going into a meditative state in the midst of his homework, the brother scolds him saying, "Why all this (meaning this family life) for one like this (that is, someone who is inclined to be a yogi)?" In that one instant, when the import of that question struck him, everything seems to have come together and fallen in place for Venkatraman. The Divine name Arunachala that used to quietly reverberate in his mind from his childhood flashed forth, establishing the unshakeable conviction in the boy that Arunachala is the Source and the Support he has been looking for! Arunachala is the sole Reality amidst the false life he has been living! This Divinity has Its manifest Presence in an earthly location, close by and accessible! The brother is right indeed, let there be an end to this meaningless existence!

What followed, we all know; the instant departure to Tiruvannamalai 'in search of his Father', the providential provision of means for the journey, the guidance that came in various forms to make him reach his final abode which he would not leave even for a second in the 54 glorious years that followed.

After three days of journey he reached his Father's abode, and in His presence in the ancient temple of Arunachala, Venkataraman made his final and absolute surrender. He addressed the Lord saying, "According to Your command I have come, and in You I take refuge. Do with me what You please!" His journey to Tiruvannamalai and his life thereafter is a matchless commentary on True Surrender.

Though Bhagavan did not directly answer questions regarding his decision to leave Madurai and reach Arunachalam, he did pour forth all the 'secrets' in his outstanding hymns to Arunachala. In his magnum opus, AksharaManaMaalai, there are various references to the magnificent pull that Arunachala exerted on him:

"Did You not ask me to come? Now, it is Your burden to take care of me Arunachala!" (94)

"Entering my home and luring me, why did You keep me imprisoned in Your Heart Arunachala?" (3)

"After abducting me if You do not embrace me, where is Your chivalry Arunachala!" (9)

"In my unloving Self You created a passion for Yourself; now forsake me not Arunachala!" (60)

"Mere thought of You has drawn me to You! Who can gauge Your Glory, Arunachala!" (70)

"Be my stay and my support lest I droop helpless like a tender creeper, Arunachala!" (72)

"You benumbed my faculties with Your magic powder and revealed Your True Self Arunachala!" (73)

"Unknown to all, stupefying me, who was it that ravished my soul Arunachala?" (89)

"You did take aim at me with darts of love and then devoured me alive Arunachala!" (92)

"Watching like a spider to trap me in Your web of Grace, You entwined me, imprisoned me and then swallowed me, Arunachala!" (103)

"I have made public **Your secret workings!** Be not offended. Show me Your Grace and save me, Arunachala!" (98)

The question why Bhagavan chose to leave Madurai and take residence in Arunachalam will not be settled unless we look at the totally contrarian view taken by Kaavyakantha; poets are known for their tangential thinking which are at once unanticipated and absolutely delightful! He says in Forty Verses in Praise of Sri Ramana (Sri Ramana Chatvarimsat, verse 39):

When there are so many other places, the fact that Bhagavan Sri Ramana Maharshi accepted this place is verily the unparalleled good fortune of Arunachala; the Red Mountain must have earned a lot of merit by giving shelter to many silent sages in the past.

तद्भागदेयं असमानमनेकमौनि वासार्जितं क्षितिभृतः खलु लोहितस्य । अंडीचकार भगवान रमणो महर्षिः अन्येषु सत्सु यदिमं बहुषु स्थलेषु ॥

The Red Mountain has given shelter to so many silent sages in the past to carry out their austerities. On this account, the hill has earned a lot of merit, punva. This punva has borne fruit as the great Maharshi himself has decided to honour Arunachala by taking up his residence here! Indeed a fantastic view point!

To remain in association with Atma-

swarupa, Pure Consciousness, is Satsang. It is not proper to stay away from the Self, the Supreme Being.

(Padamaalai-919)

### Isanya Desikar

Isanya Desikar was a distinguished yogi who, like many before and after him, felt the spiritual call of Arunachala. He came and settled at the foot of the mountain quite late in his life, but nevertheless, by virtue of his intense and personal relationship with Arunachaleswara, he is regarded as one of the major saints of Arunachala.

He was born in 1750 in a small village in northern Tamil Nadu. His parents belonged to the local farming community. He was a precocious child both spiritually and intellectually. When he was first sent to school, he astounded his teachers by reciting the lessons before they had even been taught. Then, while the other boys struggled to catch up, he would sit quietly in meditation. His childhood was spent mostly in meditation. When talks about his marriage started, he informed his parents that he had no inclination to get married and asked for permission to go on pilgrimage to holy places. His parents agreed and he set off on an extensive South India *yatra*. It seems he never went home again.

A major turning point in his life occurred at Chidambaram. After he had visited the temple there and had *darshan* of Lord Nataraja, he went to visit Sri Mouna Swami, a local saint who was reputed to be a *siddhapurusha*. Mouna Swami appeared to be immersed in *samadhi* for most of the time. Isanya Desikar felt an immediate attraction to him, so much so that he decided to stay on in Chidambaram in the hope of getting both initiation into *sannyasa* and *upadesa* from him. The Swami himself appeared to pay little attention to Desikar. Feeling that the Swami was ignoring him because he was not yet a mature enough devotee, Isanya Desikar decided that he would try to compensate for this lack by giving Mouna Swami a display of his earnestness. He took off all his clothes except for his loincloth

and went and stood before Mouna Swami during one of the heavy winter rains. When Mouna Swami saw him standing there, undaunted by the heavy rain and without the least trace of a shiver on his bare body, he took the blanket that was covering his own body and wrapped it around the shoulders of Isanya Desikar. Then, to Isanya Desikar's delight, he gave him the desired initiation and *upadesa* and afterwards put him into a state of deep meditation. To celebrate his acceptance, Isanya Desikar composed a five-verse poem in praise of Mouna Swami.

It is not recorded how long Isanya Desikar was with Mouna Swami. It may well have been several years because, when he finally decided to leave Chidambaram to continue his pilgrimage, he had the long matted hair of an ascetic yogi and the reputation for being a *siddha*. After leaving Chidambaram he wandered around for some time and when his wanderlust abated, he decided to settle down and undergo a long period of solitary meditation. He soon found a large uninhabited cave on a small hill, a few miles from Tiruvannamalai, and spent a few years trying to immerse himself in the state of *nirvikalpasamadhi* 

But somehow people living in the nearby areas started believing that he had many Siddhis, including the ability to produce gold. Isanya Desikar realised that he would no longer be able to meditate peacefully in an area where he had a reputation for manufacturing gold. So he quietly left the place and walked continuously until he reached Arunachala. He found a quiet place on the banks of the Goraknath tank in the western part of Tiruvannamalai and resumed his meditation.

When no one was near him, Isanya Desikar, who was then about sixty years of age, liked to sit naked, absorbed in *samadhi*. On such occasions Lord Arunachaleswara Himself sometimes used to manifest in the form of a tiger to guard him and prevent anyone from disturbing him. Isanya Desikar knew what was

happening. Each time he came out of *samadhi*, he would fondly run his fingers through the fur of the tiger and address him lovingly as 'Arunachala, my Lord'. Occasionally other tigers from the forest would come along and help Arunachaleswara with his guard duties. Isanya Desikar knew that the presence of the tigers would intimidate other people, so whenever he saw that devotees were about to visit him, he would send the tigers away by saying, 'My devotees may get frightened if they see you. Please keep away.'

Isanya Desikar must have been one of the first Gurus in India to have a western devotee. His name was Ayton and he was the District Collector for the region that extended from Tiruvannamalai to Vriddhachalam. He had heard about the greatness of Isanya Desikar and approached him in the hope of getting a cure for a chronic complaint. When Isanya Desikar saw him coming he issued his standard warning to the tiger who had been keeping guard over him: 'Lord Arunachala! A European is coming. He may get frightened on seeing you. You had better stay away.' The tiger promptly withdrew.

Ayton came near and prayed to Isanya Desikar to cure him of the tuberculosis from which he had been suffering for many years. Isanya Desikar smiled and after a brief pause spat on the ground. The moment he spat, Ayton was cured of the disease. Ayton took leave of him but returned on many occasions. He got into the habit of addressing him reverentially and affectionately as 'Tata', which means 'grandfather'. It is said that before he began any new project he would always meditate on Isanya Desikar and invoke his blessing by saying, 'Tata, please lead me in this work. It is your work.' At the annual Deepam festival Ayton would take the lead in dragging the huge temple chariot through the streets of Tiruvannamalai. However, before moving the chariot, he would pick up one of the ropes and exclaim loudly: 'Tata, you hold the rope and lead us!' The local people were all

astounded that such a prominent British official should have such devotion towards a naked *sannyasin*.

Ayton always made it a point to attend and lead this annual festival, but one year he found himself stranded by floods on the southern side of the River Pennar just before the beginning of the festival. Knowing that he was expected to be at Arunachala to start the chariot on its journey, he called out to his mount: 'Horse, I must see *Tata* and I must also get the Deepam festival started. Think of *Tata* and cross the river!' Without a moment's delay or hesitation, the horse leaped into the raging torrent of water and effortlessly waded to the other side. None of the other people who were stranded dared to follow for they were all convinced that it would be suicidal to enter the surging waters.

At the moment when Ayton put his faith in *Tata* and leaped into the water, Isanya Desikar opened his eyes after a long meditation and stretched out his hand in a southerly direction. When one of his disciples asked what he was doing, he replied, 'If someone falls into a river, should we not save him?'

Ayton arrived safely and took Isanya Desikar's blessings to start the festival. When the news of Ayton's spectacular river crossing and Isanya Desikar's role in it spread among the Deepam crowds, many of them came to see the saint who had been responsible for the miracle. The guardian tigers had to withdraw for several days until the crowds subsided.

In 1829, when Isanya Desikar was seventy-nine years old, he told his devotees -most probably on an *arudradarsanam* day-somewhat cryptically, 'Lord Nataraja is going to the thousand-pillared *mantapam*. We too should go there.' Saying this, he promptly abandoned his body. His devotees chose a *samadhi* site under a bilva tree nearby because they recollected that Isanya Desikar had occasionally stood there and gazed lovingly at the mountain. (Extracts from an article by David Godman in Mountain Path. 1990)

#### Whose Plan Is Better?

Annamalai Swami was assigned the task of constructing the goshala (cowshed). At that time, Lakshmi was the only cow in the ashram. Considering this, Chinnaswami wanted to have a modest building of 10' by 10'. But this was not what Bhagavan had in mind. However, he did not say anything at all.

The bhoomipooja was conducted and after all the others had left the place, Bhagavan said to Annamalai Swami, "In a few years from now, there will be a number of cows in the ashram. So, a large building will be required. You must see to it that the cowshed is big enough to accommodate several cows." Then, Bhagavan marked an area with his walking stick and said, "The cowshed should be 48' by 48'. That should be sufficient." After saying this, Bhagavan added, "If Chinnaswami asks you about the change of plans, do not tell him I asked you to do it. Just act as if it is your own idea."

Annamalai Swami began the work immediately. He started digging the ground to lay the foundation. The work proceeded quickly, without any interruptions, until about one o'clock in the afternoon. Chinnaswami got a shock when he saw the huge area that had been dug up. He angrily questioned Annamalai Swami, "Why did you change the plan? Who gave you the authority to change the plan?"

Annamalai Swami calmly replied, "I felt that a larger building would be required. So I changed the plan." Chinnaswami was beside himself with rage. He shouted, "Why did you change the plan without consulting me? I am responsible for all the activities in the ashram. I have an idea about what is required and how things should be done. If each one of you were to do as you please, how can there be any order in this place? You seem to have decided to disobey me. Do what you want. I will have nothing to do with this."

Totally unperturbed by Chinnaswami's anger, Annamalai Swami ordered the labourers to continue with the job at hand. Nobody had ever defied Channaswami so boldly. Feeling totally frustrated, Chinnaswami walked out of the ashram and sat on a rock outside the gates. When someone noticed his absence and came looking for him, Chinnaswami said, "My authority is being challenged. I cannot stay here any longer. If you want me to come back, you send Annamalai Swami out. As long as he is in the ashram, I will not come in. Let him manage all the ashram business."

T.K.SundaresaIyer, Ramakrishnaswami and Munagala Venkatramaia came out and talked to Chinnaswami. Chinnaswami told them, "Annamalai Swami should leave the ashram. As soon as he goes out, I will come back inside." After a lot of persuasion, he agreed to come inside, but insisted that the matter should be resolved at the earliest. Accordingly, a group of devotees led by Chinnaswami went to Bhagavan that evening and presented their case. They gave Bhagavan a detailed account of the matter and explained that constructing such a large building for a single cow would be a waste of the ashram's money.

Bhagavan listened to everything, but remained silent. The devotees discussed the matter and most of them agreed that a smaller cowshed made more sense. Chinnaswami suggested that they should put the matter to vote. So a vote was taken and the result showed that everyone was in favour of a smaller structure. Bhagavan asked Annamalai Swami, "What is your opinion?" Annamalai Swami said, "I think the cowshed should be built as per my plan. The foundation has already been dug, and I feel that construction should proceed."

Bhagavan seemed neutral. He did not express his opinion at all. He just said, "There is a strong difference of opinion here.

Let us see which party wins." Then he left the hall and went up the hill for his regular walk. Annamalai Swami went back to the site and continued with the work. Chinnaswami sensed that Annamalai Swami had Bhagavan's backing. So he decided not to interfere. The cowshed took shape, and it turned out to be the biggest building in the ashram at that time.

One day, when he came to check up on the progress, Bhagavan said to Annamalai Swami, "By building a spacious shed for Lakshmi, we will certainly acquire a lot of merit. We will be able to build a large dining hall, library and Mother's temple. Everything will happen in due course of time. One day, this will become a busy town."

Bhagavan's words have proved to be true. The Ramanasramam today has several large buildings and is a very busy place.

(Source: Ramana Tiruvilayadal Thirattu)

O God Without, Guru of Grace
Who guide us well to God within,
Blessed the eye, the mind, the heart
Surrendered to Your sovereign sway.
Rock of Faith, O Dawn of Hope,
Child of Charity, Holy Sage,
O Silent Presence on the Mount,
O Tiger bright with burning eyes!
You have sought us, and You have caught us;
Forsake us not, consume as quite
Sri Ramana of Aruna.

-Prof K. Swaminathan

### To Beloved Bhagavan, The Lord of Love

Oh Lord of Love, Who dwells within my heart!
May I sing Thy Praise through all Eternity,
Thou, the Adorable One, the All-compassionate,
Whose Loving smile illumines all the world.
Who art tender as a mother and strong as a father,
Thou, whose sublime life is an inspiring sermon
Fill me with Thy Presence, Beloved Master,
with the Nectar of Thy Grace;
May Thy great Love and Light fill my heart to the full.
Resting secure in Thy Presence
And knowing whence cometh Peace,
Guidance and Strength,
May I always listen; for, in the Silence I hear Thy Voice, —
The Voice of God.

Eleanor Pauline Noye (California)

Life Subscription (15 years): Rs.500/- Annual Subscription: Rs.50/- (Cash/M.O./ D.D./Cheque only), favouring Sri Ramana Kendram, Hyderabad. Add Rs.15/- for outstation cheques. Outside India U.S.\$125. (Life) U.S. \$ 10 (Annual). Donations in favour of Sri Ramana Kendram, Hyderabad are exempt (50%) from Income Tax under Section 80G.

Printed and Published by **Sri P. Keshava Reddy** on behalf of **Sri Ramana Kendram** and printed at Reddy Printers, 1-9-809, Adikmet, Hyderabad - 500 044 and published from **Sri Ramana Kendram** at 2-2-1109/A, Batakammakunta, Hyderabad - 500 013, Editor: **Sri V. Krithivasan** 

Address of Sri Ramanasramam: Tiruvannamalai, Tamilnadu-606 603.

Ph.04175-237200, Office No.: 04175-236624

email: ashram@sriramanamaharshi.org

For Accommodation: email: stay@gururamana.org

Mobile: 09244937292, website: www.sriramanamaharshi.org