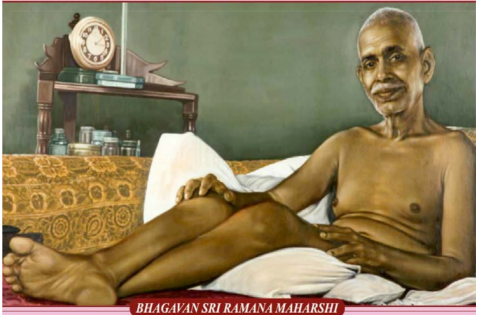


പാച്ചല-43 പാൻ - 6 ഫ്ലാമാൻ ക്കാം, 2023 പർലാ - 52 വൗ. 10/- പാർക്ലാ പാന്ത : വൗ. 100/-

## SRI RAMANA JYOTHI

Vol - 43 Issue - 6 Hyderabad June, 2023 Pages - 52 Rs. 10/- Annual Subscription Rs. 100/-







ARUNACHALA HILL (මර්ාಣ-చల රීව)

స్తరణమా త్రముననె పరముక్తి ఫలద । కరుణామ్మ తజలఖ యరుణాచ లమిబ ॥

| <i>-</i> త్రీ రమణ జి <sup>శ్యే</sup> తి |                                                            | Sri Ramana Jyothi        |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------|--------------------------|
| జూన్ 2023                               |                                                            | June 2023                |
| ఈ సంచికలో                               |                                                            | IN THIS ISSUE            |
| 1.                                      | దా॥ కే.యస్. గాలి 107వ ప్రవచనం                              | డా॥ వి. రామదాస్ మూల్తి 3 |
| 2.                                      | శ్రీదేవీ కాలోత్తర జ్ఞానాచార విభాగము                        | తాడిమేటి సత్త్యనారాయణ 18 |
| 3.                                      | శ్రీ భగవాన్ రమణమహల్ని స్ప్రతులు<br>(శ్రీ దేవరాజ ముదలియార్) | æ. <i> </i>              |
| 4.                                      | శ్రీ భగవాన్ రమణ మహర్ని భక్తాగ్రేసరులు                      | మల్లాబి ఫణిమాల 26        |
| 5.                                      | "I am Nobody's Guru"                                       | Dr K Subrahmanian 30     |
| 8.                                      | Ashtavakra Gita - 13                                       | V Krithivasan 42         |
| 7.                                      | Ramana Yoga Sutras                                         | Sri Krishna Bhikshu 45   |

#### Events in Sri Ramana Kendram in June 2023

48

1. Satsang - Every Sunday - 9.00 - 10.45 a.m.

A Scientist becomes a Vedantin

- 2. 20th Punarvasu Satsang 6.30 7.30 p.m.
- 3. 3<sup>rd</sup> Sunday Meditation 9.00 10.45 a.m.

(పాఠకులు దయచేసి తమ ఫోన్ నంబరు,e- మెయిల్ అడైస్, శ్రీ రమణకేంద్రం ఆఫీసుకు వెంటనే ఫోన్ చేయగలరు)

(Readers are requested to kindly intimate the Sri Ramana Kendram Office, their Phone Number and e-mail address)

© Copyrights of all the material used from Sri Ramanasramam publications in Sri Ramana Jyothi either in excerpted form, translated form or serialised form totally belong to Sri Ramanasramam, Tiruvannamalai.

ල් රකසණීම කුත්තුක් සාම: ජ්බත්ධ යා පි. సාහුණු අරා ර් (තුත්තුක් හරුණු හරුණු හරුණු වේර් කාම් රුතු වේර්

## సత్కార్యానికి సహకలించడం సమంజసం

డా॥ కే.యస్. గాల 107వ ప్రవచనం అనువాదం: డా. వి. రామదాస్ మూల్త

ఇతరులను అనుకరించడం వల్ల మనకు అసంతృప్తి, దుఃఖము, కలుగుతుంటాయి. మరింతగా ధనాన్ని, సంపదను చేర్చుకొనడం వల్ల మనకు సుఖం కలుగదు. మనకు ఉన్న దానినే ఎంతో సవ్యంగా ఉపయోగించడంలోనే సుఖంగా వుంటాం. ఇతరులతో గొప్పవాడి ననిపించుకోవడం కోసం మనం మరింతగా ఆర్జిస్తాం. ఉన్నదానితో తృప్తి చెందే వ్యక్తియే ఈ ప్రపంచంలో అత్యంత సౌఖ్యాన్ని అనుభవిస్తాడు. రెండు పూటలా తినడానికి, ఉండేందుకు ఒక ఇల్లు, జీవనం గడపడానికి కొంత డబ్బు పున్నప్పడు అలా సంపాదిస్తూ వుండడంలో అర్థం లేదు. జబ్బు చేస్తే డబ్బు కావలసి వస్తుంది, వృద్ధాప్యానికి డబ్బు వుండాలి అని ఆలోచిస్తాం. ఎంత ధనం అవసరం? ఈ ఆలోచనలతో గడిపి నప్పడు, ఇక పని చేయలేని స్థితికి చేరేవరకు సంపాదిస్తూనే వుండాలనిపిస్తుంది.

## 

పొదుపుగా వుంటే, సౌకర్యవంతంగా వుండ గలుగుతాం. భగవాన్ ఈ విశ్వప్రభువు. ఏదీ వ్యర్థం చేసేవారు కాదు. కుటుంబం సంగతి అలా ప్రక్కన పెడితే, మన కోసం ఖర్చు పెట్టనవసరం లేదు. ఇది ఎందుకు అవసరం? మనం మోతాదుగా ఖర్చుపెడితే, ఇతరులకు కొంతైన ఇవ్వగలుగాతమన్నది ఉద్దేశం. కొందరు అనుకునేలాగ పొదుపు చేయడమంటే లోభిగా వుండమని కాదు. బ్యాంకులో ధనం చేర్చడమని కాదు, ఏమీలేని కనీసం ఒకరిద్దరికి సహాయపడవచ్చునని. మనం గొప్పగా ఇవ్వలేమని అనుకోవచ్చు. ఇచ్చే ఒక రెండు వందలు కూడ వాళ్ళకు ఎంతో ఎక్కువ అని అనిపిస్తుంది. కాని ఇతరులకు ఇవ్వాలనే సరికి మనం ఎంతో లెక్కలు కడతాం. ఆ యాచకునికి ఎందరో ఇస్తూ వుండి వుంటారు కదా, మనం ఎందుకు ఇవ్వాలి అనిపిస్తుంది.

మరి మన కోరికల విషయంలో కూడ అదే ధోరణిని చూపిస్తామా? ఎక్కువ సమయాన్ని మనం కావలసిన వాటిని సమకూర్చుకొనడంలో ఖర్చు పెట్టకూడదని భావిస్తామా? ఇతరుల కోసం ఖర్చు పెట్టే సమయం, సహాయాలు మనకు ఎంతో తృప్తిని ఇస్తాయి. ఎదుటివారు మరింతగా తృష్తిని చెందుతారు. అంటే స్వవిషయాలకు కాదు, ఇతరుల కోరికలు, కనీస అవసరాలు తీర్చడం ముఖ్యమని గమనించాలి. సమయాన్ని దాని కోసం వెచ్చించడంలో లెక్కలు కట్టడం అనవసరం కదా! కాని అక్కడ కూడ మనకు నమయం ముఖ్యం, ఆనందించడానికి ఉపయోగపరచుకోవాలన్న అభిప్రాయానికి వస్తాం. దేవుడు మనకు ఎన్నో ఇస్తాడు. కాని మన ఎదుట అగపడి వాటి కోసం కృతజ్ఞత తెలపమని అడుగుతాడా? అలాంటిది ఏమీ వుండదు. కాని ఏదో చెప్పలేని కారణం వల్ల ఎదుటి వారికి చేసిన సహాయం మనకు అంతులేని తృష్తిని ఇస్తుంది.

ఇవ్వడం అంటే తిరిగి మనకేదో దాని ద్వారా లభించాలని అనుకొనక పోవడం. అలాంటి దాతృత్వభావన భగవంతుని కృప ద్వారా మాత్రమే లభిస్తుంది. ఒక జ్ఞాని, లేదా సన్యాసికి మనం ఏదైనా సమర్పించుకుంటే, ఆయన దాని కోసం ఆశించడు. సహృదయంతో, అంకిత భావంతో ఇవ్వగలిగిన దేనినైనా ఆయన ముందు వుంచినప్పడు, ఆ గొప్ప వ్యక్తి దృష్టి దానిపై పడినంతనే మనకు మనశ్శాంతి కలుగుతుంది. ఎంతో మంచి జరుగుతుంది. అలాంటివి మన స్వంత కృషి, తెలివితేటల వల్ల కలిగినవి అని అనుకుంటే అది అవివేకం. మహాత్ముల దీవెనలు వాటికి కారణం.

ఆదిశంకరులు 12, 13 సంగల వయసులో ఇంటింటికి వెళ్ళి భిక్ష అడిగేవారు. ఒకసారి ఒక ఇంటి ముందు నిలబడి 'భిక్షాందేహి' అన్నారు. ఆ ఇంటి పురుషుడు తాను భిక్షకై బయటికి వెళ్ళాడు. కుటుంబం పేదరికంలో మగ్గుతోంది. ఆ గృహిణికి శరీర ఆచ్ఛాదనకు కనీస వస్త్రం కూడ లేదు. ఇంట్లో ఏమీ లేదు. తమ ఇంటి ముందుకు వచ్చి భిక్ష అడిగిన శంకరుని తేజస్సుకు ఆమె నివ్వెర పోయింది. ఇంట్లో గుప్పెడు బియ్యం కూడ లేని పరిస్థితి. ఆమెకు దిక్కు తోచలేదు. ఇల్లు మొత్తం వెదికితే ఆఖరుకు ఒక ఎండిపోయిన ఉసరిక కాయ కనిపించింది. చేతులతో శరీరాన్ని కప్పకుంటూ వచ్చి ఆ ఉసిరికను శంకరుల భిక్షా పాత్రలో వుంచింది.

## మహాలక్ష్మి ప్రసాదం

శంకరులు పరిస్థితిని గమనించాడు. ఇంటివైపు చూస్తే మొత్తం అతి దీనస్థితిలో వుంది. ఇచ్చిన భిక్షను చూశాడు, కన్నీటి పర్యంతం అయ్యాడు. ఎంతటి దీనస్థితి అని బాధపడుతూ, సకల సంపదలను ప్రసాదించే దేవి మహాలక్ష్మిని స్తుతి చేశాడు. శ్లోకాలు ఒక దాని వెంబడి ఒకటి ధారావాహికంగా వచ్చాయి. అది కనకధారాస్తోత్ర రూపం తీసుకుంది. ''ఓ మాతా! ఈ కుటుంబం పరిస్థితిని బాగుపర్చమని అమ్మవారిని అర్థించాడు. స్తోతం ముగిసేసరికి బంగారం వర్షంగా కురిసింది. కొందరు అది అసాధ్యం, నిజం కాదని అనుకోవచ్చు.

నిజ జీవితంలో మనం అప్పడప్పడు విచిత్ర సంఘటనలు చూస్తాం, లేదా వింటుంటాం. ఒక లారీ నిండుగా డబ్బు నోట్లు తీసుకుపోతున్నప్పడు ఒక సంచీలోని నోట్లు చెల్లా చెదురై ఎగిరి చుట్టు రోడ్డు మీద మొత్తం పడుతూపోతే, దారి వెంబడి వెళ్తున్న వారు చేతికి అందినంత తీసుకుపోయిన సంఘటనలు అరుదుగా వింటూనే వుంటాం. మరి కొన్ని సందర్భాలలో ఎవరో త్రవ్వినప్పడు బంగారం బయట పడినట్లు చెబుతుంటారు. ఇవి కేవలం విపరీతాలు అనుకుంటాం, కాని ఎక్కడో జరుగుతూనే వుంటాయి.

హంపీలోని చారిత్రక శిధిలాలను గురించి తెలిసినదే అక్కడ విజయనగర సామాజ్యం ఒకప్పడు వెలిసింది. ఒక నిరుపేద వ్యక్తి ఉగ్రతపస్సు చేసినప్పడు మహాలక్ష్మి ప్రత్యక్షమై "ఈ జన్మలో నీవు ధనవంతుడు కాలేవు. కాని నీకు అవసరమైనది లభిస్తుంది" అన్నది. కాని ఆ వ్యక్తి విద్యారణ్యుడు బ్రహ్మాండమైన ధనం కావాలన్నాడు. "అది నీకు ఈ జన్మలో దొరకదు అని ఆమె అన్నది. మేధావి అయిన విద్యారణ్యుడు సన్యాసం తీసుకున్నాడు. సన్యాసం పుచ్చుకున్న వారికి ఆ తరువాతది మరొక జన్మ. వారు పూర్వ జన్మను వదిలేసి క్రొత్త వ్యక్తులవుతారు. అందుకని అతను మళ్ళీ తపస్సు చేసి మహాలక్ష్మిని ప్రత్యక్షం చేసుకున్నాడు. క్రొత్త జన్మ గనుక అపారమైన సంపదను ప్రసాదించమని కోరాడు. కథనం ప్రకారం వెంటనే బంగారు వర్షం కురియడంతో అధిక ధనవంతుడయ్యాడు. అంతటి బంగారాన్ని చూసేసరికి విద్యారణ్యుడు చాలా సంతోషించాడు. కాని అదే సమయంలో అతనికి మరొక ఆలోచన వచ్చింది. సన్యాసులు ధనాన్ని ముట్టరాదు. తన మూర్ఖపు పనికి చింతించాడు.

## అనుకున్న సమయంలో కుదరదు

తరచు, జీవితంలో మనకు కోరినది లభించవచ్చు. కాని అది తాను కావాలనుకున్న సమయంలో లభించదు. చిన్న వయసులో ఒక సైకిల్ కావాలనుకుంటే, మనుమడు పుట్టే సమయానికి లభించ వచ్చు. విద్యారణ్యుల విషయంలో జరిగిందదే. ఇదేదో కట్టు కథ కాదు. చరిత్రలో జరిగినది. దేవి తనకు ఏదో ఒక ఉద్దేశంతో నాకు ఇంత ధనం ప్రసాదించింది. నా కోసమని ప్రార్థించాను. కాని మరొక కార్యానికి దీనిని వాడతాను అని విద్యారణ్యులు తలచాడు.

ఆ రోజుల్లో దేశం యొక్క దక్షిణాదిన మొత్తం మైసూరు నుండి రామేశ్వరం వరకు ముస్లింలు దండయాత్ర చేశారు. మల్లిక్ గఫూర్ గురించి మీరు విని వుంటారు. ఆనందయాత్రలో నాశనం చేయబడిన అనేక దేవాలయాల్లో ఒక దానిని వేరొక చోట అందంగా పునర్మించారు కూడ. ఎన్నో దేవ, దేవతా విగ్రహ మూర్తులను వికృత వరచడం జరిగింది. ఒక్క అలంపూరులోనే ఎన్నో చోట్ల దేవాలయాలు అలా ధ్వంసం చేయబడ్డాయి. అలా విధ్వంసం

చేస్తున్న వారిని అదుపు చేయడానికే మహాలక్ష్మి నాకు ఇంత సంపదను ప్రసాదించిందని విద్యారణ్యులకు అధ్ధమైంది. ఈ విషయంలో హరి, హర అనే ఇద్దరు పశుకాపరులను విద్యారణ్యులు గుర్తించి, ఆ సంపదను ఇచ్చి రాజులుగా చేసి సమయానుకూలంగా సలహాలను ఇచ్చాడు. వారిని ఆ విషయంలో శక్తిమంతులుగా చేశాడు. అలాగ విజయనగర సామ్రాజ్యం ఏర్పడింది. శ్రీకృష్ణ దేవరాయలతో ఇది సంబంధం లేనిది. ఇది విద్యారణ్యుల కృషి వల్ల ఏర్పడింది.

శంకరాచార్యుల విషయంలో మీలో కొందరికి అనుమానాలు పుంటే పుండవచ్చునేమోగాని విద్యారణ్యులకు సంబంధించినంత వరకు ఇది చరిత్ర పుస్తకాలలో నమోదు చేయబడినదే. ఒక సామ్రాజ్య స్థాపన కోనం విద్యారణ్యులకు అంత నంపద ఇవ్వబడింది. మన పరిమిత మనస్సుతో మనకు అవగాహన లేకపోవచ్చు. స్వయంగా శివస్వరూపులైన శంకరాచార్యుల నుండి మౌఖికంగా బయలు వెడలిన కనకధారాస్తోత్ర పఠనం ఎంతో గొప్ప అనుభవాన్ని ఇవ్వడమే గాకుండ ఏ విధమైన లోటును లేకుండ చేస్తుంది. ట్రపంచంలోని మొత్తం సంపద మనకు లభించినప్పటికి, అది మనకు సంతోషాన్ని ఇవ్వలేదు. ఎవరైనా ధనాన్ని ఇవ్వడానికి ముందుకు వస్తే, దాన్ని స్వీకరించాలని భగవాన్ చెప్పారు. నీకు అవసరం లేకపోవచ్చు. కాని ఏదో విధంగా అది అవసరమున్న వారికి చేరేలాగ చూడాలన్నారు. భగవాన్కు ఎన్నో ఇచ్చేవారు. కాని అతనికి అవసరం, ఆయనకు ఇవ్వమనే వారు. అదే తినే వస్తువు అయితే అందరికీ దాన్సి పంచమనేవారు.

## సర్వజ్ఞులు భగవాన్

భగవాన్ నర్వజ్ఞులనడానికి పలు ఉదాహరణలున్నాయి. ఒకసారి పాదరక్షలు తొడుక్కునే (షూ హార్న్) ఒక చోట కనబడింది. దాన్ని పడేయకండి. ఆస్బార్న్కు అవసరమవుతుంది వచ్చినప్పడు ఇమ్మన్నారట. ఆంగ్లేయుడైన ఆస్బార్న్ పాదరక్షలు తొడుక్కునేవారు. స్వయంగా ఆన్బార్న్ ఈ విషయం గురించి డ్రాస్తూ, ఎంత దయామయులని భగవాన్ను పొగిడాడు. బహుశః ఆయన కుటుంబం దాన్ని ఇప్పటికీ ఉంచుకొని వుండవచ్చు. ఏ వస్తువునూ వృథాచేయకూడదు. లభించిన దానిని పడేయక అవసరం వున్న వాళ్ళకు ఇవ్వడం మనకు మరింత సంతోషాన్ని ఇస్తుంది. మనకూ వున్నాయని చెప్పకొనడానికి మనకు ఎన్నో వుండవచ్చు. జ్ఞానులు ఇతరులకు ఇవ్వడమే ధ్యేయంగా పెట్టుకుంటారు. అలాంటి స్వభావం కలిగి వుండడాన్ని భగవంతుడు సంతోషిస్తాడు. దాంతో మనకు ఎంతో ఆనందం కలుగుతుంది. కాని మనలో చాలామంది లభించిన దానిని చేర్చుకుని వుంచుకోవడంలో ఉత్సాహం చూపుతాం.

సాధారణంగా, ఎదుటివారికి ఇవ్వడంలో మనం శ్రద్ధ చూపం. ఏ ప్రచారమూ లేకుండ, తిరిగి మళ్లీ ఏమీ ఆశించకుండ ఇవ్వడం గురించి ఎంతో మెచ్చుకొనబడింది. కుడి చేతితో ఇచ్చినది ఎడమ చేతికి తెలియనీయకూడదు అని అంటారు. ఒక దుఃఖించ వలసిన విషయమేమంటే మనం ఇతరులకు ఇస్తున్నామన్న విషయం తెలిస్తే అందరూ మెచ్చుకుంటారని అనుకుంటాం. కాని దానితో ఇతరుల్లో అసూయ పెరుగుతుంది. తమను పరోక్షంగా తక్కువ చేస్తున్నారన్న

భావన కూడ కలగవచ్చు. అందుకే ఇవ్వదలచుకున్నదేదో ఏ ఆర్భాటం లేకుండ ఇవ్వాలంటారు. నిజానికి ఇతరులకు ఏమైనా ఇస్తున్నామంటే మనకు మనమే ఇచ్చుకున్నట్లని భగవాన్ అంటారు. భగవంతుని కృపతోనే, అలాంటి అభిప్రాయం ఏర్పడుతుంది. ఇవ్వడం వల్ల వర్ణించలేని విధంగా మనకు ఎంతో మంచి జరుగుతుంది. కొన్ని సమయాల్లో దాని వల్ల మేలు మనకు కాదు, దగ్గరి వారికి ఎవరికో లభించడం కూడ జరుగుతుంది. కాని దాన్ని ముందే ఆశించడం మంచిది కాదు.

## యోగ్యతకు పరీక్షనా?

మహాభారత కురుక్షేత్ర యుద్ధం ముగిసిన తరువాత మహా అన్నదానం జరిగిన సందర్భంలో ఒక విషయం చర్చకు వచ్చింది. అన్ని వేల మందికి భోజన సదుపాయం చేసినప్పడు ఎందరో సోమరులు, ఏ పని చేయని వారికి అనవసరంగా అన్నదానం చేయడం సమంజసమా? ఆ సందర్భంగా భీష్ముడు ఒక వివేక వంతమైన విషయాన్ని తెలియజేశాడు. అలాంటప్పడు, చాలామంది ఏ విధంగాను ఉపయోగపడని వారికి అనవసరంగా మేలు జరగడ మన్నది వాస్తవమే కావచ్చు. కాని అసలు విషయమేమంటే అంత మందిలో ఏ ఒక్కడైనా యోగ్యుడు, సన్మార్గుడు భుజించి, ఆశీర్వదిస్తాడు. ఆ ఒక్క ఆశీర్వాదం చాలు. ముందు ఏడు తరాలు, తరువాతి ఏడు తరాలు తరిస్తారని భీష్ముడు అన్నాడు. అందుకే ఇలాంటి విషయాలలో విచక్షణ చూపడం మంచిది కాదు, అందు వల్ల నష్టం మనకే కాని, ఇతరులకు కాదు.

ఇంతకు ముందు చెప్పకున్న శంకరాచార్యుల కనకధారా స్తోతం, విద్యారణ్యుల వారి సామాజ్య స్థాపన విషయాలలో మనం గుర్తుంచుకోవలసినది నమ్మకం. వస్తు సేకరణ, సంపదలను అధికం చేసుకొనడం వల్ల సుఖశాంతులు లభించవు. జీవనస్థాయిని పెంచడం ముఖ్యం కాదు. జీవన నాణ్యతను అధికం చేసుకోవాలి. భగవాన్ పేదల్లో, నిరుపేద జీవితాన్ని గడిపారు. ఒకసారి ఒక రాజు భగవాన్ సందర్శనానికి వచ్చారు. "నేను భగవాన్ ఎదుట నిలబడితే, నేను నగ్నంగా వున్న భావన కలిగింది. ఆయన నాకు చక్రవర్తిలాగ అనిపించారు. మీరు, నేను ధరించే దస్తులు కారణం కాదు. భగవాన్ శరీరం ఒక గొప్ప దైవిక శోభ, ప్రకాశంతో కప్పబడి వున్నాయి అన్నారు. మన యొక్క అహం కారణంగా దుస్తులున్నప్పటికి నగ్నంగా వున్న భావన ఏర్పడుతుంది" మన మతం యొక్క ప్రాథమిక ప్రాతిపదిక, కోరికలను, సంపద అభివృద్ధి ధ్యేయం కాదు. ఇతరులకు ఇవ్వడం, అది కూడ సద్భావంతో ఇవ్వడం ముఖ్యం.

కృష్ణడు తనకు ఏదో ఒక పత్రం, పుష్పం, ఫలం కనీసం తోయం (నీరు) సమర్పించుకొన్నప్పటికీ అదే చాలునన్నారు. హనుమంతుడు సీతమ్మను కనుగొన్న తరువాత లంక నుండి తిరిగి వచ్చి ఆమె క్లేమంగా వుందని శ్రీరామునితో చెప్పాడు. అప్పడు శ్రీరాముడు "నాకు అమిత సంతోషాన్ని కలిగించావు. ఇప్పడు గనుక నేను అయోధ్యలో వుండి వుంటే నిన్ను కానుకలతో ముంచెత్తి పుండేవాడిని. ప్రస్తుతం నా సంగతి చూస్తున్నావు. నేను ఇవ్వగలిగింది ఇది ఒక్కటే" అని హనుమంతుడిని గాఢంగా కౌగలించుకున్నాడు. హనుమాన్ కన్పీటి పర్యంతమయ్యాడు. ఒకవేళ శ్రీరాముడు

ఆభరణాలు, ఆ మాటకొస్తే మొత్తం అయోధ్యను ఇచ్చి పుండినప్పటికి హనుమకు ఏ సంతోషమూ కలిగి వుండేది కాదు. శ్రీరాముడు తననే సమర్పించుకున్నాడు అందుకే ఇచ్చేది ఎంత అన్నది కాదు. ఏ భావాలతో ఇస్తున్నామన్నదే ముఖ్యం.

## కోట్ల విలువ చిరునవ్వు

భక్తులు భగవాన్ను దర్శించుకున్నప్పడు, వాళ్ళకు ఒక్క విషయమే గుర్తుండేది - ఆయన తమ వైపు అమిత ప్రశాంతంగా చూసి ఇచ్చిన చిరునవ్వు. అది కోట్లాది రూపాయల కంటే విలువైనది. ఏ లౌకిక సంపద కంటే కూడ గొప్పది. తన సమయం, సౌకర్యం అన్నవి పట్టించుకోకుండ, రాత్రి పగలనక విరామం లేకుండ వుండిన ఆ సౌలభ్యత ఏ సంపదకూ సమానం కాదు. డబ్బు ఇవ్వడం కాదు, ఆయా సమయ, సందర్భాలను బట్టి ఆర్తిలో వున్న వారికి ఓదార్పు, శాంతిని ప్రసాదించడం అన్నిటికంటే గొప్ప విషయం.

ఒక గొప్ప మహానుభావునికి, సామాన్య వ్యక్తికి తేడా ఏమిటి? మామూలు వ్యక్తి అంతా తనదేననుకుంటాడు. మహాత్ముడు తాను అందరికీ చెందిన వాడిననుకుంటాడు. మొత్తం ప్రపంచం తన కుటుంబం అనుకుంటాడు. అందరూ అతను తమ వాడను కొంటారు. భగవాన్ ఏ ప్రతిఫలాన్ని ఆశించకుండ పూర్తిగా తమను సమర్పించుకున్నారు. ఏ హిమాలయాలకో వెళ్ళి ఏకాంతాన్ని అనుభవించక నిరంతరం ప్రజలకు అందుబాటులో వుండి పోయారు. మనం భగవాన్ కాదు గాబట్టి మనం అలాగ వుండలేము.

## త్రీ దేవీ కాలోత్తర జ్ఞానాచారవిచార విభాగ్రము

(ජන సంచిక తరువాయి)

ತಾಡಿಮೆಟಿ ಸತ್ಯನಾರಾಯಣ

## 72వ పద్య తాత్వర్యము

ముందుచెప్పిన ఆ మంత్రజపములచే, ప్రాణులకు జ్వరము రప్పించుట, భూతములను, గ్రహములను యితరులపై ఆవాహన చేయుట, ఆవేశము ప్రవేశింపచేయుట, బలాత్కారముగ వశపరచు కొనుట, ఇతరులను తన వైపు ఆకర్వించుకొనుట, మోహము నొందునట్లు చేయుట, అనబడు యిటువంటి హీనమైన క్లుద్ర కర్మములను చేయకుము. రాళ్ళ చేతనో, కొయ్యల చేతనో, వాటి వలె నుండు వస్తువుల చేత చేయబడిన రూపములకు పూజలు చేయుట పూర్తిగ వదలివేయుము.

#### ವ್ಯಾಖ್ಯ

డ్రాణులకు జ్వరము రావడం సహజము. అట్లుగాక మంత్ర ప్రయోగము వల్ల వచ్చు జ్వరము మందులకు లొంగదు. మంత్ర ఉచ్చారణ ఆపిననే జ్వరము తగ్గను. ఈ విధముగనే భూతములను (గహములను మంత్రములచే ఆవహింప జేసి, ఎనలేని కష్టములను, క్లేశములను కలుగజేయుటయగును. బాగున్న వాడిని అకస్మాత్తుగ ఆవేశపరులను చేయుట కూడ అటువంటిది. ఈ ఆవేశమునకు కారణమే పుండదు.

దుర్మార్గముగా తనకు వశపరచుకొనుట. ఇట్లు వశమైనవాడు, ఇష్టము లేకపోయినను అతనికి లోబడి యుండును. ఇతరులను తనవైపు ఆకర్షించుకొనుట, మోహమునొందునట్లు చేయుట మొదలైనవి అనేకములు క్షుద్రకర్మలని చెప్పబడుచున్నవి.

క్షుద్ర దేవతలను ఉపాసించి, ఆ దేవతా మంత్రములను జపించి అందు సిద్ధి పొంది, ఈ కఠోరమైన కార్యములను క్షుద్రో పాసకుడు చేయుచున్నాడు. ఇందు ఏ ఒక్కటియును చేయ తగినది కాదు. వీటినన్నిటినీ వేరుతో సహా పెకలించి నాశనము చేయవలెను.

ఈ క్షుత్రమంత్ ప్రయోగములు చేయునవుడు, ఆ ప్రయోగమును, రాతి చేతనో, కొయ్య చేతనో, మట్టిపెంకు చేతనో రూపముచేసి, అందు మంత్రము ప్రయోగించి ఉచ్ఛాటనము చేయుదురు. దీనినే నిషేధించుమని బోధించుచున్నారు.

వివేకియగు సాధకుడు పైన చెప్పిన ఏ కార్యమును చేయ కూడదని గట్టిగా చెప్పచున్నారు.

### 73వ పద్య తాత్వర్యము

క్షేత పీఠమునందు గోచరమగు దేవతల కొరకై, ఆయా స్థలములపై (స్థానములపై) మనస్సును (లయించి) నిలుపునపుడు, దానిని నూచించు ముద్రలను, వాటి నుద్దేశించి చేయు యాగములను వదలి, ఇంతకుముందు వాటిని చేయుట వలన కలిగిన వాసనలను నాశమొనరించి, అంతటా వ్యాపించి ప్రకాశించు సుజ్ఞానమగు చిత్స్వరూపమునే ధ్యానింపుము.

#### ವ್ಯಾಖ್ಯ

క్షేత్ర పీఠములనగా షడాధార చక్రములు. ఆ చక్రములందు అధిష్ఠానమైన వారు దేవతలు. ఈ షడాధారముల స్థానములలో, మనసును వేర్వేరు స్థానములలో నిలిపినపుడు, ఆయా దేవతల కొరకు చూపబడునది మహాముద్రలగును. పైగా వీటినుద్దేశించి చేయబడు పలురకములైన యాగములున్నవి. వీటినన్నిటినీ చేయుట మానవలెనని చెప్పచున్నారు. అంతటితో ఆగక, యింతకాలము వాటిని చేయుట వల్ల కలిగిన వాసనలను పూర్తిగా తొలగింపుమని తెలుపుచున్నారు. కార్యరూపముగా బయట చేయుటను మాని, మనస్సున దాని గురించిన ఆలోచనకు కూడా తావీయక యుండవలెనని బావము.

అభ్యాసి చేయవలసినదంతా చిత్స్వరూప ధ్యానమే. మనస్సు అందు లగ్నమగుటచే మిగిలినవన్నియు తామే వదలిపోవుచున్నవి. స్వరూపధ్యానము చేయు మనస్సునకు ఏదియును అంటవు. ట్రపంచ బంధములవలె, ఆధ్యాత్మికములు కూడ వాసనలేయని బోధించి దేని గురించి ఆలోచించక మనస్సును ఆత్మచింతనలో నుంచుమని ఉపదేశించుచున్నారు.

### 74వ పద్య తాత్వర్యము

అన్ని వస్తువులయందు సమదృష్టి గలిగినవాడనై, ఏ వస్తువు నందును ఆశాపాశములు లేక, సుఖదు:ఖములు కల్గినపుడు వాటియందు సమభావము గల్గి, ప్రాణ స్నేహితులు, విరోధులు, వారిద్దరియందును సమదృష్టిగలవాడవై, విరిగిన మట్టికుండ యందును, విలువైన బంగారమందును, సమబుద్ధిగలవాడై యుండుము.

#### ವ್ಯಾಖ್ಯ

చూచే ప్రతి వస్తువు నందు సమభావము గలవాడవైయుండు మను దానిని ఉదాహరణతో వివరించుచున్నారు. మనిషి భావము పేదలను బలహీనులను చూచినపుడు వుదాసీనముగా యుండు నట్లు. గొప్ప వస్తువులను చూచునపుడు యుండుటలేదు. వాటిపై మక్కువ పెంచుకొని అభిమానముతో కులుకుచున్నాడు. ఈ విభేద ములను వదలి సమభావముతో నుండవలెనని చెప్పచున్నారు.

జీవితములో సుఖదు:ఖములు సంభవించునపుడు, సుఖము కల్గినచో సంతోషము, కష్టములు కలిగినపుడు దు:ఖము చెందక, సమభావముతో నుండుట అవశ్యము. ఈ విధముగనే ప్రాణ సమానమైన ఆప్తస్నేహితుని చూచినచో మనస్సు పొంగి, విరోధిని చూచినచో మనస్సు ఆగ్రహము చెంది, పగతో రగిలిపోక, ఇద్దరి యందు సమదృష్టి గలవాడై, ఎటువంటి వ్యత్యాసము చూపించ వలదు.

పగిలిన మట్టిపెంకుపై ఎటువంటి భావముగలదో, విలువైన మాణిక్యము పైననూ అదే భావము యుండవలెను. ఎటువంటి తారతమ్యములు లేక సమానముగా యుండవలెను. దీనికొక ఉదాహరణము. శైవభక్తులు శ్రీ అప్పర్ తిరుప్పగలూరు క్షేతము నందుండి అనేక పదములు పాడి భగవంతుని స్తుతించిరి. అప్పర్ గారికి మట్టియందు బంగారమునందు ఎటువంటి ఆశలు లేని వారని లోకులకు తెలుపుటకు శివుడు దేవాలయమునకు ముంగిట అప్పర్ స్వామి శుభము చేయుచున్నప్పడు, ఆయన, ఆయనతోడి అనుచరులు శుభ్రపరచు స్థలమంతయు, అమూల్యమైన నవరత్నములను, మాణిక్యములను పరచియుంచిరి. దానిని చూచిన శ్రీ అప్పర్, వాటిని గులకరాళ్ళవలె ఎంచి, వాటిని తన అనుచరులు చేత తీయించి పారవైచిరి. శివభక్తులకు పెంకులు బంగారమును ఒకే విధముగ చూచుట యనునది సహజమైన గుణము. ఇదియే శ్రీ అప్పర్ విషయములో రుజువైనది.

సాధకునకు సమదృష్టి లేనిచో, అంతటా నిండిన బ్రహ్మమును చూడలేడు.

#### 75వ పద్య తాత్వర్యము

ఇంద్రియములచే అనుభవింవదగు విషయములలో, మనస్సును ఎప్పడూ వాటిని ఆశించనీయక, నాదియను మమకారమును నిర్మూలించినచో, బుద్ధి బలహీనత పోయి దృఢత్వమునొంది, దేనియందును భయమో ఆశయో లేక, ఎల్లప్పడు ఆత్మస్వరూపమున రమించుచుండును. అట్లు రమించు వాడే మచ్చలేని మహాయోగి యగునని గ్రహింపుము.

#### ವ್ಯಾಖ್ಯ

ఇంద్రియములచే అనుభవించు సుఖానుభవములను ఏ రోజూ మనన్సున యిచ్ఛతో బంధింపవలదు. ఇంద్రియ విషయములు బహిర్గతముగానున్ననూ, వాటిని పట్టిన ఆశలు లోపల అణగియుండుటచేతనే, అవి తనకే సొంతమైనవని తలంచు చున్నాడు. దీనినే మమకారమని చెప్పబడుచున్నది. జీవుని జీవితము నాశనమొందుటకు అహంకార మమకారములను ఈ రెండూ మహాశక్తిమంతమైనవి.

బయట వున్నంత వరకు నాదని తలచు మమకారమును పూర్తిగ నాశము చేసిన, పట్టుకొనుటకు విషయములు లేక అహంకారము తానే అణగిపోవును, అందులకే "వాటిని ఆశించ నీయక నాదను మమకారమును నిర్మూలించి" యని సూచించు చున్నారు.

శక్తివంతమైన అహంకార మమకారములను నిర్మూలించు టకు, బుద్ధి అతి బలవంతమైనదిగా నుండిననే వీలగును. అట్లు బుద్ధి బలముగల ధీరుణ్ణి ఆశగాని భయము గాని చేరలేవు. ఆశా భయ రహితుడై సదా ఆత్మలో రమించువాడే మహాయోగి.

## 76వ పద్య తాత్వర్యము

ఇతరుల నిందా స్తుతులలోను, దుఃఖమో సంతోషమో లేక రెంటియందు సమభావము గలవాడై, అన్ని ప్రాణులయందు సమ మనస్కుడై, ఎప్పటికీ ఆ సమభావమునుండి కొంచెమైననూ మారక, తన వంటి అన్ని ప్రాణులయందును సమభావముతో నుండ వలెను. కాబట్టి అటులనే యుండుము.

#### ವ್ಯಾಖ್ಯ

ఇంతకు ముందు గద్యములో చెప్పబడిన మచ్చలేని యోగియైనవాడు యుండవలసిన సమదృష్టిని గూర్చి ఈ వచనమున చెప్పచున్నారు. తనను ఎవరు ఎన్ని హీనమైన మాటలన్ననూ పట్టించుకొనక సమభావముతో నున్నచో మనసు బాధపడదు. ఆ విధముగనే ఇతరులు తనను పొగడ్తలతో ముంచి నపుడు సమాన దృష్టి నుంచి జారక యుండినచో వాటివల్ల ఏర్పడు కష్టసుఖములు అతనిని ఏమియు బాధించవు. ఇట్లు యోగియైన వాడు నిరంతరము నమభావము నందుండి, ప్రాణులలో సర్పమైననూ, గోవైననూ సమదృష్టి గలవాడై యుండవలెను. పైన చెప్పిన ఇన్ని సమభావములు, ఒకని యందు కలిగి స్థిరముగా వుండవలెనన్నచో యోగియగు నిరహంకారికే సాధ్యమగును. నిరహంకారమను ఉన్నతమైన స్థితిని వివరించి గ్రహింపచేసి, అహంకారము నశించు యుపాయములను ముందుగనే ఇక్కడ తెలుపుచున్నారు.

#### 77వ పద్య తాత్వర్యము

ఇతరులతో ఉవయోగములేని తర్కవాదములను చేయుటనూ, ప్రపంచ వ్యవహారములను విచారించు లౌకిక గోష్యలనూ త్రోసిపుచ్చుము. మనఃక్లేశములకు కారణములైన చెడ్డ కలహములను తప్పించుము. ఇంకా అనేక శాస్త్రముల నభ్యసించిన పండిత గోష్యలనూ చేరక వదలివేయుము. దూషించు చెడ్డ మాటలతో బాటు పొగడుతున్న మంచి మాటలనూ విడచిపెట్టము.

#### ವ್ಯಾಖ್ಯ

వివేకి ఇతరులతో వ్యర్థవాదనకో తర్కమునకో దిగకూడదు. అవి మనస్సుకు క్లేశముతో బాటు, అహంకారమును వృద్ధి చేయును. అహంకార ముండుటచేతనే వాదనలకు దిగుచున్నాడు. తన వాక్చాతుర్యమును చూపుటకే మనిషిని వెదకుచు పోవుచున్నాడు. కనుక వాదోపవాదములు, దానికి సంబంధించిన లౌకిక గోష్టలను త్రోసివేయుమని చెప్పచున్నారు.

ఒకటిగా నున్న దానిని రెండుగా చేసి, శబ్దముల తుఫానుగా మార్చుట కలహమునకు వున్న కళ. ఈ విధముగనే శాస్త్రములను నేర్చిన పండిత గోష్యలు కూడా అపాయములే యని హెచ్చరించు చున్నారు. శాస్త్రము లభ్యసించిన పండితులకు అనుభవము లేక పోవుటచే చర్చలకు దిగుచున్నారు. రుబ్బురోలులో వేసిన వస్తువును తిప్పి పిండిచేయుటయే తప్ప, ఆ వస్తువు యొక్క గుణమో, వాసనయో ఆ పొత్రమునకు తెలియనట్లు, వీరు శాస్త్రములను నేర్చుకొని వాటి అనుష్ఠానములను మాత్రము చేస్తూ వాటి అనుభవమును పొందలేని వారు. అందుచే వీరిని త్రోసిపుచ్చుమని చెప్పుచున్నారు.

చివరిగా, నిందించు చెడ్డమాటలను ఉదాసీనముగ త్రోసి పుచ్చినట్లు, స్తుతించు మాటలను కూడా త్రోసివేయుమని చెప్పుచున్నారు. అహంకారము లేచి విజృంభించుటకు పొగడ్డలకన్న ఒక అనుకూలమైన శత్రువు (హీత శత్రువు) వేరేదియు లేదు. పొగడ్డయను వేశ్యాదాస్యమునుండి విడివడుట మిక్కిలి దుర్లభము అని "ఉన్నది నలుబది - అనుబంధము" గ్రంథములోని 37వ పద్యములో భగవాన్ చెప్పినది జ్ఞప్తికి తెచ్చుకొనవలయును.

## త్రీ భగవాన్ రమణమహల్ని స్తృతులు (శ్రీదేవరాజ ముదలియార్)

(රුෂ් సంచిక తరువాయి)

මතානංකර: සු. ද්රිනංවරාත්)

### ఐదవ అధ్యాయము

ఈ అధ్యాయములో, శ్రీ భగవాన్ నాతో స్వయంగా చెప్పిన కొన్ని విచిత్రమయిన, మహిమాన్వితమయిన సంఘటనలను గురించి తెలియపరిచెదను. నేను వీటిని స్వయంగా చెప్పకపోతే, ఇవన్నీ ఒక మహాత్ముని చుట్టూ చేరిన శిష్యగణం యొక్క ఊహాజనిత కల్పిత గాధలనుకునే అవకాశమున్నది.

పాము, నెమలి బద్ధ శత్రువులు. శ్రీ భగవాన్ స్కందా్యమంలో వున్నప్పడు, వారి సన్నిధిలో ఈ రెండూ, ఒకరి జోలికి ఒకరు వెళ్ళకుండా సంచరించడం రోజువారీ సంఘటన. ఒకరోజు, శ్రీ భగవాన్ కూర్చొనివుండగా ఒక పాము ఆయన శరీరం మీద ఒక వైపు నుంచి యెక్కి రెండవ వైపు దిగి పాకుతూ వెళ్ళిపోయింది. శ్రీ భగవాన్ యే మాత్రమూ చలించలేదు. చాలాసార్లు వారి దగ్గరకు చిరుతపులులొచ్చేవి. శ్రీ భగవాన్ పరిచారకులు భయంతో లోపలికి పారిపోయేవారు. కానీ, శ్రీ భగవాన్ అలాగే కదలకుండా వుండేవారు. చిరుతపులి రాగానే ఒక అరుపు అరిచేది. ఎప్పడూ, ఆ్యమ వాసులకు ఎటువంటి అపకారము చేసేది కాదు. తమకి తెలిసిన రెండు అద్భుతాల గురించి శ్రీ భగవాన్ స్వయంగా నాకు తెలిపారు. శ్రీ భగవాన్ పర్వత చరియల్లో వున్న తొలి రోజులలో, ఒక రాత్రి ఒక స్రీ తిరువణ్ణామల రైల్వే స్టేషనులో ఒంటరిగా దిగారు. ఒక

జట్కా యెక్కి ఊళ్ళో ఫలానా వీధికి వెళ్ళమని చెప్పిందామె. దుర్మార్గుడయిన ఆ జట్కాతోలేవాడు, ఒక ఏకాంత ప్రదేశానికి తీసుకుపోయి ఆమె నగలు దొంగిలించే ప్రయత్నం చేశాడు. ఆ సమయంలో ఆకస్మాత్తుగా, ఇద్దరు పోలీసు జవాన్లు వచ్చి, ఆమె ఫిర్యాదు విని, ఆమెను భద్రంగా వెళ్ళవలసిన గమ్యానికి తోడుండి తీసుకు వెళ్ళారు. ఆ జవాన్ల నంబర్లు ఆమె రాసుకున్నారు. తరువాత, వారికి ధన్యవాదాలు తెలుపుకుందామని, వాకబు చేయగా, తిరువణ్ణమల పోలీసు స్టేషన్లలో అలాంటి వారెవరు లేరని, రాత్రి జరిగిన సంఘటన ఎవరికీ తెలియదనీ అన్నారు. అద్భుతాల గురించి మాట్లాడుతున్నప్పడు శ్రీ భగవాన్ ఈ విషయం నాకు చెప్పారు.

ఇలాంటిదే ఇంకొక కథ కూడా శ్రీ, భగవాన్ ఈ సందర్భములోనే చెప్పారు. మన టి.కె. సుందరేశయ్యరు గారి బంధువులు ఒకరు, మహా గొప్ప భక్తులు. వారు వికలాంగులు. అయినా గిరి ప్రదక్షిణ చేసే వారు. తిరువణ్ణమలలో చాలా సంవత్సరములుండిన వారు. తమ జీవితముతో విసిగిపోయారు. వారు తమ బంధువుల ఇంట్లో, వారి మీదే ఆధారపడి వుండేవారు. తనతో ఆ బంధువులు ప్రవర్తించే తీరుకు చాలా బాధపడి, తిరువణ్ణమలను వీడి యేదైనా గ్రామానికి వెళ్ళిపోయి యెలాగో కష్టపడి తన జీవనం సాగిద్దామనుకున్నారు. ఊరు పొలిమేరలు దాటే లోపలే, పిన్న వయస్సులో వున్న ఒక బ్రాహ్మణ యువకుడు, ఆయన దగ్గరకు వచ్చి "మీకివి అనవసరం" అంటూ, చాలా అమర్యాదాపూర్వకంగా ఆయన చేతి కఱ్ఱ లాగేసుకున్నాడు.

ఆ ముసలాయన కోపం వాగ్రూపం దాల్చే లోపలే, తను వికలాంగుడను కాదని గ్రహించాడు. చేతి కఱ్ఱల సాయం లేకుండానే నడవగలనని తెలుసుకొని ఆనంద పడిపోయాడు. ఈ సంఘటన తనకు స్వయంగా తెలుసునని శ్రీ భగవాన్ తెలియచేశారు. అరుణాచల స్థల పురాణంలో చెప్పబడిన ఒక సంఘటనకూ, యీ కథకు వున్న సామ్యము కూడా శ్రీ భగవాన్ తెలియపరిచారు: వృద్ధడూ, కుంటివాడూ అయిన ఒక భక్తుడు చేతి కఱ్ఱల సహాయంతో అనేక సంవత్సరాలుగా గిరి ప్రదక్షిణ చేస్తూ వుండే వారు. అలాగే ఆయన ఒకరోజు ప్రదక్షిణ చేస్తూ వుండే వారు. అలాగే ఆయన ఒకరోజు ప్రదక్షిణ చేస్తూ దాహం తీర్చు కోవడానికి, శ్రీరమాశమానికి ఒకటిన్నర మైళ్ళ దూరంలో ఉన్న శోణ తీర్థంలోనికి వెడుతుండగానే అరుణాచలేశ్వరుడు, ఆయన చేతి కఱ్ఱను లాగి పారేశారట. ఆ క్షణమే. ఆ భక్తుడి కుంటితనము మాయమై మామూలు మనిషె పోయాడట.

ఇలాంటి అద్భుతాలు జరిగాయని తనకు తెలిసినట్లు శ్రీ భగవాన్ చెప్పేవారే కానీ, ఆ మహిమలు ఎవరు చేశారని కానీ, అవి ఎలా జరిగాయని కానీ, శ్రీ భగవాన్ చెప్పేవారు కాదు. శ్రీ భగవాన్ చిరకాల భక్తులు కొందరు, ఆ రెండు మహిమలు శ్రీ భగవాన్ కృతాలే అని నాతో చెప్పారు. నేను కూడా వారితోనే అంగీకరిస్తాను. తమ అపార కరుణ పొంగిపొరలి, భక్తుల కష్టాలను తొలగించాలనే వుద్దేశ్యంతో, శ్రీ భగవాన్ తమ శక్తిని వినియోగించి నప్పటికీ, అది బహిరంగంగా తెలియడం, శ్రీ భగవాన్ కు ఇష్టముండేది కాదు.

తాము అద్భుతాలు చేయగలనని శ్రీ భగవాన్ ఎప్పడూ చెప్పవారు కాదు. పై రెండు సంఘటనలలో కూడా తమ పాత్ర పుందని వారెప్పడూ చెప్పలేదు. సిద్ధలూ, మహిమలూ ఒక మానసిక వృత్తియనీ, ఆ స్థితిని అధిగమించి అద్వైత స్థితిలో వున్న వారు వీటి పట్ల యెట్టి ఉత్సాహమూ చూపరనీ శ్రీ భగవాన్ అనేవారు. నేను చెప్ప ప్రయత్నించేదేమిటంటే, శ్రీ భగవాన్, ఆ పరబ్రహ్మ స్వరూపంలో ఐక్యమైపోయారు. వారి వల్ల ఇలాంటి మహిమలు ఏమన్నా జరిగినా, అవి మీరూ నేనూ చేసినట్లు సంకర్పించి చేసినవి కాదు. ఏసుక్రీస్తు చేసిన మహిమల గురించి శ్రీ భగవాన్ను ప్రవ్యాప్తడు, "క్రీస్తు ఆ మహిమలు చేస్తున్నప్పడు, తాను ఆ మహిమలు చేస్తున్నానని అనుకునే వారా?" అనేవారు శ్రీ భగవాన్.

చివరకు మనము అర్థము చేసుకోవలసిందేమిటంటే, శ్రీ భగవాన్ సర్వశక్తి సమాన్వితులయినప్పటికీ, ఆ శక్తుల గురించి వారు బయట వారికి తెలియనిచ్చేవారు కాదు. దీనికి కారణం ఒకటై వుండవచ్చును: శ్రీ భగవాన్ ఈ శక్తుల ఉపయోగము వల్ల వచ్చు పరిణామాలన్నింటికీ అతీతులైననూ, వాటిని తరచుగా వాడినట్లు మనకు కనిపించినా మనలాంటి వాండ్లకు కూడా అట్టి శక్తులు కావలయుననే కోర్కెలు కలుగుటకు ఆస్కారముండును. అందువలన గమ్యము నుండి మనము దారి తప్పి పెడత్రోవలు తొక్కేఅవకాశములుండును.

ఒక భక్తుని పట్ల కరుణతో శ్రీ భగవాన్ చేసిన ఒక అద్భుతము నాకు గుర్తుకు వస్తున్నది. అది అద్భుతమనుటలో ఎట్టి అనుమానమూ లేదు. అది 1946 ప్రాంతము. శ్రీరాజుగోపాలయ్యరు శ్రీ భగవాన్కు భక్తులు. ఆయన గృహస్థు; మూడేండ్ల కొడుకుండే వాడు. ఆ కొడుకు పేరు రమణ. చక్కగా వుండేవాడు. అందరికీ నవ్వొచ్చేలాగా ముద్దగా వుండేవాడు. రోజూ శ్రీ భగవాన్ వద్దకు పరుగిడి సాష్టాంగ నమస్కారము చేసేవాడు. ఒకరోజు, సాయంత్రం ఎనిమిది గంటల ప్రాంతంలో, భక్తులందరూ నిడ్డుమించిన సమయంలో, ఈ అబ్బాయి కాలు మీద పాము కాటు వేసింది. రాజగోపాలయ్యరు, ఆ బాబును తీసుకొని, ఎటువంటి వైద్యానికీ ఎక్కడా ఆగకుండా పరుగు పరుగున శ్రీ భగవాన్ హాలు దగ్గరకు వచ్చారు. అప్పటికే బాలుడి దేహము నీలిరంగుకు మారి, బిగుసుకు పోతున్నది. శ్రీ భగవాన్ తమ చేతులతో, అతనిని నిమురుతూ, "రమణా! నీకేం కాలేదు బాగున్నావు" అన్నారు. మరుక్షణం ఆ బాలునికి స్వస్థత చేకూరింది. రాజగోపాలయ్యరు గారు ఈ విషయం కొంతమందికి చెప్పారు కానీ, ఈ సంఘటన యెక్కువగా ప్రచారం కాలేదు.

శ్రీ భగవాన్ ఈ సిద్ధల గురించి ఎక్కువగా ప్రస్తావించేవారు కాదు. వాటికి ఎక్కువ ప్రాధాన్యత కూడా యిచ్చేవారు కాదు. అయినా దైవశక్తితో ఇప్పడు కూడా జరిగే మహిమలను వారు అప్పడప్పడూ వివరించేవారు. వారు చెప్పిన రెండు సంఘటనలను ఇక్కడ ప్రస్తావిస్తాను: ఒకటి లాహోరు లోనో, లక్నోలోనో జరిగినది.

(ఈ రచన శ్రీ రమణాశ్రమము ద్వారా ప్రచురింప బడిన 'మై రికలక్షన్స్ ఆఫ్ భగవాన్ శ్రీ రమణ మహర్షి' అనబడే (గంథము నుండి అనువదింపబడినది.)

## శ్రీరమణ మహర్షి యొక్క భక్తాగేసరులు స్వామి ముక్తానంద

మల్లాబి ఫణిమాల

స్వామి ముక్తానందులవారు బొంబాయి సమీపంలోని గణేష్ పురి ఆశమ స్థాపకులు. స్వామి శ్రీ ముక్తానందులవారు జ్ఞాన భాస్కరులైన శ్రీరమణుల సన్నిధిలో, వారి వీక్షణామృతాన్ని ఆత్రుతతో గ్రోలుతూ కైలాససీమ వంటి శ్రీరమణాశమంలో కైలాసాధిపతి అయిన శ్రీరమణ మహాదేవుని పాదాల చెంత మూడు రోజులు గడపగలిగిన అదృష్టవంతులు.

వారి అనుగ్రహ నీడలో గడిపిన మూడు రోజులలో స్వామి ముక్తానందుల వారు భగవద్రమణ మహర్షి పరమాద్వైతులనియూ, పరబ్రహ్మస్వరూపులనియు తెలుసుకోగలిగారు. ఎవరైనా భగవద్ర మణుల సన్నిధానినికి వెళితే సర్వాతీత స్థితిలో చింతావిహీనులైన వారి మహనీయ స్థితిని తప్పక గ్రహిస్తారు. కొందరు శ్రీరమణులను సిద్ధులని, మహాయోగులని అంటారు. మరికొందరు వారు భగవదావతారమని కూడా అంటారు. శ్రీరమణుల పాదాల చెంతకు వెళ్లిన వారెవరైనా రమణులు వారి స్వంతమని అనుకోవటం ఎంతో సహజమని, నిజంగానే శ్రీరమణులు అందరికీ చెందినవారు.... అందరూ వారికి చెందిన వాళ్లేనని స్వామి ముక్తానందుల వారు అంటూండేవారు. ఈ సందర్భంలో శ్రీరమణ పరావిద్యోపనిషత్ లోని ఈ శ్లోకము అనుసంధేయము...

మృత్యుంజయో సౌ త్రిపురాంత కోసౌ స్మరాన్తకోసౌ నరకాన్తకశ్చు సహీశ్వరాణమపి చాత్మభూతస్తమేవ సర్వేపి హి పూజయంతి॥ ఈయన మృత్యుంజయులు! త్రివురాంత కులు! మన్మథాంతకులు. ఇతడు నరకాంతకుడు (విష్ణవు) ఇతడు గొప్ప దేవతలకు ఆత్మ! ఇతనినే అందరూ పూజింతురు.

శ్రీరమణ పరావిద్యోపనిషత్ లోని ఈ శ్లోకార్థమునకు ఉదాహరణమనదగినవారు మన గురు రమణులు.

అందరి మనసులలో పరమ గౌరవనీయమైన స్థానాన్ని ఆక్రమించుకున్న లోక మహా గురువులు శ్రీ రమణులు. వారి దివ్యత్వం అందరి (పేమను చూరగొన్నది! అసలు 'రమణ' అంటే రమించేవారని అర్థం. "రమతే ఇతి రమణ...." వారిని ఆత్మ అనవచ్చు. గురువు అని కూడా అనవచ్చు. రెండు ఒకటే కదా... అన్నది స్వామి ముక్తానందుల వారి అభిప్రాయం.

స్వామి ముక్తాందుల వారు స్వామి నిత్యానందుల వారి శిష్యులు. వారికి శ్రీరమణులను సోఫా మీద జారగిలి ఉన్నప్పడు వారిని దర్శించుకున్నప్పుడల్లా, ఒక్క కౌపీనాన్ని మాత్రం ధరించి ఎంతో విలువైన దుస్తులను ధరించిన రాకుమారుని కంటే ఆకర్ష వంతంగా భాసిల్లుతున్నట్లుగా శ్రీరమణులు దర్శనమిచ్చేవారు. కేవలం ఒక కౌపీనాన్ని మాత్రమే ధరించి ఒక చక్రవర్తిలా దర్శనమిచ్చే శ్రీరమణుల వైభవానికి స్వామి ముక్తానందుల వారి గురువైన నిత్యానందుల వారు ఒకే ఒక కారణం చెప్పేవారు. అదేమిటంటే శ్రీరమణులు దేహాత్మ భావనారహితులు....గుణాతీతులు... దివంద్వతీతులు.... అంటే వారు దేహం కన్నా పై తలంలో రమిస్తూ ఉండేవారు. వారికి దేహపరమైన బాధ గానీ, ధ్యాస గానీ లేవు. శ్రీరమణులు రమించే ఆ తలం మన బోటి సాధారణమైన వాళ్లకి అందుబాటులో ఉండదు. అందుచేతనే శ్రీరమణులు కేవలం ఒక

కౌపీనాన్ని ధరించినప్పటికీ వారు నిత్యం రమించే ఆత్మ సామాజ్యానికి చక్రవర్తి లాగా కనిపించేవారు.

స్వామి నిత్యానందుల వారు శ్రీరమణుల విశిష్టతను వర్ణిస్తూ చెప్పే ఈ మాటలు వారి శిష్యులైన స్వామి ముక్తానందుల వారు ఎప్పుడూ తలుచుకుంటూనే ఉండేవారు. శ్రీరమణుల వైభవాన్ని ఆవిష్కరిస్తూ స్వామి ముక్తానందులవారు ఇలా అన్నారు. "ఆత్మ సాక్షాత్కారం పొందటం శ్రీరమణుల బోధనలో ముఖ్యాంశం. వారి చెంతకు వచ్చి శరణు వేడిన వారందరికీ ఎటువంటి దాపరికము లేకుండా ఆత్మపట్ల ధ్యానమగ్నమై ఉండమని మాత్రమే శ్రీరమణులు సలహానిచ్చేవారు. ఆత్మను సభక్తికంగా ఆరాధించమనే వారు. వేదాంతం ప్రకారం ఆత్మ తప్ప తెలుసుకోవలసినదిగాని, వినవలసిందిగాని, చూడవలసినదిగాని ఏదీ లేదు అని సుస్పష్టంగా తేల్చి చెప్పారు శ్రీరమణులు.

మహర్షి బోధించిన ఆత్మ విచార మార్గం అందరికీ ఎల్లవేళలా అందుబాటులోనే ఉంటుంది. వారు నిత్య సత్యాన్ని బోధించడమే దీనికి గల కారణం. ఆత్మ ఎల్లవేళలా ఏ అడ్డు లేకుండా ఉంటూనే ఉంటుంది. అన్ని పరిస్థితులలోనూ, ప్రతి చోట ఉండటమే ఆత్మ యొక్క లక్షణం. కొందరికి రమణులు చేసే ఈ బోధ అతి ప్రాచీనంగా కనబడవచ్చు. మరికొందరికి ఎంతో ఆధునికంగా గోచరించవచ్చు. వాస్తవానికి అది ప్రాచీనము నవీనము కూడా అని స్వామి ముక్తానందుల వారు అన్నారు. ఎందుచేతనంటే అసలు ఈ ప్రాచీనము, నవీనము అనే భావాలు ఆత్మపై ఇతరులు వేసినవి మాత్రమే. నిజం ఏమిటంటే ఆత్మ వయస్సు కానీ, కాలంగానీ లేనిది!

శ్రీరమణులు వందనీయులైన మహాత్ములనియు, వారిని ఆరాధించిన వారికి జ్ఞానము, యోగము, భక్తి -- వీటి వల్ల కలిగే పరమానందం ఖచ్చితంగా లభిస్తుందనీ స్వామి ముక్తానందుల వారు ఘంటాపథంగా చెప్పారు.

#### $\times \times \times \times$

గౌరీదేవితో గౌతమ ముని ఇలా పలికెను.

"ఓ గౌరీ! నమస్త జనులకు అన్ని అభిష్టాలను సిద్ధింపచేసి, నకల పాపములనుండి మరియు జనన మరణ చక్రము నుండి విముక్తిని ప్రసాదించే విధానమును నేను ఇప్పుడు నీకు వివరించెదను, వినుము. కృత్తికా దీపాన్ని వెలిగించే మహా దీపము నాటి రోజు అరుణ గిరిప్రదక్షిణ చేయువారికి పునర్జన్మ ఉండదు. వారి కర్మశేషమంతయు గిరిప్రదక్షిణ చేసిన కారణంగా నశించును.

మండలము అనగా 40 రోజుల పాటు గిర్మదక్షిణ చేయడం సంప్రదాయము. ఈ విధంగా చేయలేనివారు కార్తీక దీపం వెలిగించు రోజున అనగా కార్తీక పౌర్ణమి రోజున గిర్మదక్షిణ చేయవచ్చును. కార్తీక దీపోత్సవం రోజు చేసిన గిర్మదక్షిణ కోటాను కోట్ల యజ్ఞములను చేసిన దానితో సమానం! అరుణగిరి పై వెలిగించే కృత్తికా దీపమును దర్శించి, పూజించి, ఆరాధించిన భక్తులకు అసంఖ్యకమైనటువంటి ఆశీర్వాదములు లభించును. ఇలా చేయలేనివారు మరియు అరుణాచలమునందు నివాసము ఉండలేని వారి గ్రామాలలో, ఊళ్లలో ఉన్న శివాలయములలో దీపములు వెలిగించుకోవచ్చు. అలా వీలు లేనివారు, తమ ఇళ్లలో దీపాలను వెలిగించవచ్చును.

#### "I am Nobody's Guru"

(Talk 118)

#### Dr K Subrahmanian

yatpurvamsruti para darshi dhishano dvaipayano dhyaruhat

paschaad bodhakala vidhuta timirah shankapahah shankarah

tat samprat yakhilavani talajushaam acharya simhasanam

deva tvam prativeekshate naratano geervaana senapate

Kavyakantha Ganapati Muni says,

yat purvam sruti paradarshi dhishano dvaipayano dhyaruhat

Our *adi guru* was Vyasa, and that is why guru purnima is also called *Vyasa purnima*. Vyasa wrote the *Itihasa, the Puranas*, and also divided the one *Veda* into four. He did all this out of compassion for us; so, out of gratitude for him, we celebrate this day, and pay our respects to him. Kavyakantha says he is our *vedguru*.

paschaat bodhakala vidhuta timirah shankapahah shankarah

After Vyasa, Kavyakantha recognises only Adi Shankara as his *guru*. It is difficult to find another *guru* of the stature of Vyasa. According to Kavyakantha, if there is anyone, it is Shankara, for he cleared all our doubts.

shruti smriti puranam alayam karunalayam

namami Bhagavadpadam Shankaram Lokashankaram

Shankara, who was an *avatar*, lived for only 32 years. Shankara literally means 'one who does good for other people.' Adi Shankara was a treasure house of the *Vedas*, the *Puranas*, and of all knowledge; and his main job was to clear the doubts of people.

# Tat samprat yakhilavani talajushaam acharya simhasanam

Kavyakantha says that after Shankara, however, there was no one to occupy the *acharya peetha*. It remained vacant till a person of Bhagavan's stature occupied it. This shows the extraordinary reverence that Kavyakantha had for Bhagavan.

On guru purnima, we must think of all the gurus. Each one has his own guru, and we all get a guru by the grace of the Lord. We cannot choose a guru; the guru chooses us. Those who have come under the influence of Bhagavan will not say that one guru is greater or inferior to another guru. If we are all here today participating in guru purnima, it is because of the grace of Bhagavan.

We all look to Bhagavan and pray for his grace. From time to time, we realise that even this prayer is due to his grace. Bhagavan said, "I am nobody's *guru*, and nobody is my disciple". There are two reasons why he said this. If I consider you my *sishya*, and you consider me your *guru*, then we are two individuals. The *guru* considers the *sishya* a separate entity. The *guru* identifies himself as the body, and the *sishya* considers himself as the body. The question of doing something for the *sishya* arises only if I consider

myself being very different from the sishya. We, at our level, cannot easily understand Bhagavan. All that we say about Bhagavan is true, but whatever we say is not the complete truth, it is only partial. Anyone who wishes to understand Bhagavan fully, will have to be a Bhagavan himself; otherwise, it is impossible. I cannot understand vou, and vou cannot understand me totally. This is true even of the relationship between husband and wife. No husband can say at any time that he has understood his wife completely. No wife can say she has understood her husband completely. When I say that I know somebody, what I mean is that I have some experience with him, and therefore, know how he reacts in certain situations. All I know is that he likes coffee and doesn't like something else. It is all very superficial; yet, all our relationships are built on such superficial understanding of another person. That is why, from time to time, we say to others, "I never thought he would do this," or, "I never thought my wife/ husband would behave like this." What we must remember is that no individual is static; everyone is evolving in his or her own way.

Secondly, I cannot understand another person completely because I have not understood myself completely. I may say theoretically what I will do in a given situation, but what I actually do may be very different; it may even surprise me. This is the why at the end of nearly every day, we regret that we said something we never meant to. We wonder then why we said it, though we never wanted to. This is a mystery. We know ourselves very

superficially; we don't know what lies underneath, what there is at the subconscious level. When I can't understand myself, how can I possibly understand other people? That is why Bhagavan says, "If you understand yourself, there is nothing else to understand." Where there is self-knowledge, there is no other knowledge. When I understand myself, then I realise that I am everything, and everybody is me.

atmany evatmana tustah sthita-prajnas tadocyate (Bhagavad Gita 2.55)

In that state, there is no other. When there is no other, then there is no disciple and no *guru*. In other words, where there is one, there is no question of a *guru-sishya* relationship.

We don't know about Suka, Vamadeva, or Jada Bharatha. When the court of enquiry came to Ramanasramam, they put forth a lot of questions to Bhagavan, and Bhagavan submitted to all of them. When Bhagavan was asked, "Was there anyone like you before with this particular tradition?", he answered, "Yes, there was a Suka, a Jada Bharatha, and a Vamadeva. One thing common to all these three was that they were totally free from body consciousness." What does this mean? It means that like the other three, those who have seen Bhagavan will vouchsafe that there was no body consciousness of any kind.

Secondly, the question of giving *upadesa* comes only when you say something. When you come to me for advice, and I give you some, you may still have some

doubts. You ask questions, and I answer them. Even as I am answering your questions, I have doubts about whether I am giving the right answer. This happens because all our communication takes place through speech. In the case of Bhagavan, it was a different kind of communication. He was silent much of the time; he started speaking the way he did only during the last phase of his life - maybe between his 58th and 70th year. When he spoke, it was different from the way we do. When we speak, at times we speak for long stretches of time - sometimes, for half an hour or more. Bhagavan never spoke like that. He would utter one sentence, and stop. He would take up the subject again, maybe after fifteen or twenty minutes. Then, he would utter another sentence. All that he has said over a period of time have been put together. So, when we read the Talks, we have the feeling that Bhagavan spoke like that. But that is not what he did. He would say something, then after ten minutes he would say something else, and as he was leaving for his walk, he would utter another sentence. There would be a lot of silence between one sentence and another. In that silence, a lot of things would have happened to the individual. When one sentence was uttered, the individual must have thought about it a great deal, and must have had some experience based on that particular sentence. Again after sometime, Bhagavan would utter another sentence. This silence or the gap between one sentence and another was not an ordinary gap; it was a potent gap because it was filled with the silence of Bhagavan. There is no way in which we, who are used to

speaking much of the time, can understand what really happens during that interval.

When Bhagavan said, "I am nobody's *guru*, and nobody is my *sishya*", he meant that he was not confined to his body, and he didn't confine others to their body. In other words, there was no *dwaita* or duality for him. This is something you saw in his daily activities.

Whenever you visit a *swamiji* or an *acharya*, you ask a couple of questions, and when you take leave, you expect the *acharya to* give you some *prasad*. You may have taken several fruits to him, and as you leave, you expect him to give one fruit back as *prasad*, and then raise his hand in blessing. Bhagavan, however, never did any of these things. He never asked anyone questions - why he had come, when he was leaving, etc. When people came with their offering, they would place it on a small stool. Bhagavan used to look at whatever was placed on the stool, sometimes closely; at other times, he gave it a mere glance. The attendant would take one fruit and give it back to the person who had made the offering. Bhagavan himself never gave it back to the person.

Those who were used to getting something back as *prasad* from the *guru* would initially be upset that Bhagavan did not give them something with his own hand. Also, since we are human beings, we would like to know if what we offered was eaten by Bhagavan. In the initial stages, when anyone took something to Bhagavan, he would take a little, and distribute the rest to all those who were present there. Whatever was brought was distributed

to everyone. In those days, there was no kitchen, either for Bhagavan or for the devotees. It was only later that a kitchen was built in the ashram. Then, when people brought their offerings, they would be placed before Bhagavan. The attendant would then take it to the kitchen and distribute it at the next meal. Some people, however, would ask the attendant whether what they had brought had been served to Bhagavan. A devotee was greatly upset when he heard that his offering had not been served to Bhagavan. He told Bhagavan, "I understand that what I brought was not served to Bhagavan." When Bhagavan learnt that people were becoming upset about this, he told them that whatever they wanted to offer should be placed on the stool. Once this was done, there should be no connection between the person and the thing that had been offered. If they tried to find out how it had been used, it meant that the offering had not been unconditional - the person was still attached to what he had given.

There were times when you least expected it, Bhagavan would talk about something that had been offered - it was as if you had done him a great favour. Bhagavan was very careful with whatever he used. For example, he would use a pencil till it became very small. Once, when he was writing with such a pencil, someone said, "Bhagavan, I will take away that pencil since it has become very small." Bhagavan said, "I know it is small. But why do you worry about it? It still writes, and that is enough for me." He then said, "This was given to me three months ago by Sundaresa Iyer because he felt that I needed a new pencil."

You and I would have thought it was only a pencil. As far as Bhagavan was concerned, it was an offering made by a devotee, and he remembered who it was. In other words, when you give something to me, I will thank you, but soon forget about it. In the case of Bhagavan, it was there all the time, but it was not just at the level of words. Bhagavan would even talk about what was given to him twenty years ago because there was no question of forgetting.

Forgetfulness is about paying attention to one thing, and not paying attention to another. Attachment is also like this. We are attached to a few people, but detached from others. Real detachment is not being indifferent or being like a stone; it is attachment to all without discrimination. When we talk of detachment, we mean that we dislike a few, and like a few. Real detachment is affection for all people, irrespective of who they are. In our case, our affection is for people who do good for us, and not for those who don't.

paksha paata rahitam samikshanam baala kepijadakopivaan vaanarepi suni vaakalepivaan panditopi padasamsritopivaan

Bhagavan looked on all with the same compassion. Where there is equanimity, there is no question of paying attention to some, and being indifferent to others. It makes no difference whether you are a stupid cowherd or a *pundit*.

It is a state that is difficult to understand for us. What is the state of Bhagavan?

alambena viheenam vyomabhamparipurnam, nisshabdam guru roopam tad brahma spurabhaante

alambenaviheenam: If you and I were to walk, we would need some support or the other because we identify ourselves with the body. In the case of Bhagavan, it was not necessary, because he did not identify himself with the body.

vyomabhamparipurnam: Bhagavan was not restricted to the body, to time or space. He filled the entire sky. If there is no body consciousness, you are not limited to one place; you are everywhere. That is why Bhagavan said, "They say I am going. Where can I go? I am here." What it means is that Bhagavan is not limited to his body. He is everywhere.

nisshabdam guru roopam tad brahma spurataanme: Kavyakantha says that Bhagavan has no body consciousness, whatsoever, because he is not limited to the body. What is more, in this state, communication is not restricted to speech or to the body, and therefore, communication can take place even in silence. nisshabdam guru roopam: a real guru communicates without the medium of speech. The silence of the guru is more potent than anything else. Sometimes, you get up in the middle of the night, and you meditate on your guru. You think

you are meditating on your *guru*, but it is the silent influence of the *guru* that is making you meditate. You may not see his picture or hear his voice, but you are able to think of him because of his extraordinary grace. There are two things happening here that normally don't happen. You get up at a very early hour, and you get up with the thought of the *guru*. You then concentrate and mediate on the *guru*. These two things happen because of the extraordinary grace of the *guru*. It is not the result of a great speech by the *guru*, but by his potent silence. That's why Bhagavan used to say that in the ultimate analysis, truth cannot be communicated in any language; what is important is silence.

The silence of the *guru* can create silence in the mind of the person who is devoted to the *guru*. The *guru's* silence is not just the absence of speech; his silence is the absence of all craving and all desires. When you clean something, you don't bring anything new there. What you do is remove all the things that are unnecessary. In other words, cleanliness is the result of removing unwanted things in a particular area. For example, cow dung in the drawing room is ugly. It is not the cow dung that is ugly, but the place it is in. However, if cow dung is thrown in the dustbin, nobody would say it is out of place.

We talk about Shiva, Vishnu and Brahma. Before construction takes place, destruction happens. Before we construct a house, we have to dig in order to lay the foundation. In digging, there is some destruction taking place. Shiva destroys the many *vasanas* we have. A *guru*,

like Shiva, destroys our *vasanas* so that he may create a new being out of us. That is, he removes a lot of things that are undesirable so that the place becomes fit for construction. Nothing new comes from outside; it is just a cleansing process. Once the *vasanas* are removed, Vishnu preserves the being for some time. It is Brahma who creates a new person out of you. The new person does not come from outside; the new person is a result of the cleansing process within. Thus, destruction, preservation and creation make a new person out of you.

guru Brahma guru Vishnu Guru devo Maheshwarah The guru does all the three processes because of compassion for you. You may think these three are three processes,

guru saakshaat param brahma tasmaisriguravenamah You think that Shiva, Vishnu and Brahma will help you, but it is finally the *guru* who does. Do not think that these are three different manifestations. They are all one; they appear to be three because of your identification with the body.

The great *guru*, through his silence, will give us the experience that we are not the body. What is important is not what we say or what we read; what is important is the complete silence of the mind. The silence of the mind again is a result of the grace of the *guru*. The *guru* will do everything for you, and it is for you to realise that it is he who is doing it for you. The moment you think you are doing something, then whatever you do, will be very limited.

#### avinaya mapanaya Vishno

We can't on our own be humble; only the *guru* can make us humble. He will give us the humility to feel that everything we think we are doing, is actually being done by him. He will make us understand that we are not doing anything; he is doing it through us. That is why it is

guru saakshaat param brahma tasmaisriguravenamah The moment I throw away my sword, I throw away my independence. The moment I throw away my sense of individuality and tell him that I can't do it, he takes over. The moment he takes over, there is no sense of me or mine. When there is no sense of me and mine, there is only supreme happiness. "Make me a captive, Lord, and then I shall be free." You will be really free when you become a prisoner in his hands. The moment you become his prisoner, there is nothing for you to do. He will lead you to wherever you have to be led. There is no ego; when there is no ego, there is no sense of me and mine. There is perfect freedom; when there is perfect freedom, there is perfect bliss.

On this *guru purnima* day, our only prayer should be that we should learn to accept all that happens as his will. We cannot get peace of mind through our own efforts. It is he who will give us peace through his grace. And finally, it is he who can give us this extraordinary state where there's no ego or sense of individuality. In that state, there's only supreme happiness, and this supreme happiness does not depend on anything outside of us.

atmany evatmana tustah sthita-prajnas tadocyate

#### Ashtavakra Gita 13

## Name and Form Vanishing, Atman alone Remains

V. Krithiyasan

मत्तो विनिर्गतं विश्वं मय्येव लयमेष्यति ।
मृदि कुम्भो जले वीचिः कनके कटकं यथा ॥
Matto vinirgatam vishwam mayyeva layameshyati
Mrudi kumbho jale veechih kanake katakam yatha
(Ch2 V10)

#### **Word Meaning**

matto: from me; vinirgatam: came out; vishwam: universe; mayyeava: in me alone; layameshyati: dissolves; mrudi: in clay; kumbho: pot; jale: in water; veechih: wave; kanake: in gold; katakam: bracelet; yatha: just as.

#### **Verse Meaning**

Just as pot dissolves into clay, a wave into water, or a bracelet into gold, so the universe which has come out of Me will dissolve into Me alone.

The Universe comes into being through the superimposition of name and form on the *atman*. As such, *atman* is the substance of the Universe. With the dawn of Selfrealisation, name and form dissolve and what remains is *atman* alone. Wave is nothing but an instance of water acquiring a shape, a form and when the wave nature dissolves, water alone is seen to exist. Similarly with gold and the ornaments made of gold. Gold alone is the fundamental substance, the substratum of gold ornaments. Even when the pot breaks into pieces, the substance of which it is made, namely clay, will remain. The place where the pot's dissolution takes place, there is merely clay. Waves die and dissolve into water, and when ornaments are melted, what remains is gold. The effects subside into their cause. Birth and death are not real; they are just a change or transformation (*vikara*) in the basic substance. In this sense, wave is nothing but a *vikara* of water, pot is a *vikara* of clay, bracelet is a *vikara* of gold. *Vikara* is not real; it can never stand apart from the basic substance. When all changes are removed, what remains is the substratum, the *adhara*. Transformations are merely shapes, forms.

If one extends this thought process further, one can say that *buddhi* or intellect (the seer of the world) becomes the cause for the emergence of the world. Consciousness is the basis for intellect. In Consciousness, the non-dual Self, intellect, which is nothing but name and form, rises and causes the world of names and forms. Along with intellect, the world of names and forms subside into the Self at the time of dissolution.

अहो अहं नमो मह्यं विनाशो यस्य नास्ति मे । ब्रहादिस्तम्बपर्यन्तं जगन्नाशोऽपि तिष्ठतः ॥ Aho aham namo mahyam vinaasho yasya naasti me Brahmadistambaparyantam jagannashepi tishtatah (Ch 2 V11)

#### **Word Meaning**

ahoaham: wonderful am I; namomahyam: salutation to myself; vinaasho: destruction; yasya: whose; naasti me: does not exist; brahmadi: starting with Brahma; stambaparyantam: down to a lump of grass; jagannashepi: even when the world collapses; tishtatah: (continue to) stand.

### **Verse Meaning:**

Wonderful am I! Salutation to myself! I know no decay and I (in my essential nature) survive even if Brahma down to a lump of grass gets destroyed along with the destruction of the whole world.

When Self-Realization dawns, the imperishable nature of the Self becomes absolutely clear. Janaka exclaims ecstatically that he in his **essence** will survive the world's destruction. The world, starting from Brahma down to a lump of grass is nothing but names and forms. He says in his state of bliss, "Whether they arise or reach dissolution, Me, the unbound *Atman*, not limited by space and time, will continue to exist. I am the non-dual Consciousness, Pure Existence! How wonderful is this state! I adore Myself!"

The *atman* that pervades everything and contains the whole space within Itself, where can It go? There is no going and no coming. It is as It is, all Alone, Whole, shining in Its own glory. The verses that follow express the same wonderment and adoration of the Self.

#### Ramana Yoga Sutras

Krishna Bhikshu

#### Sutra IV

### "satata pratyavekshanaat"

By constant watching (of the breath)

- 1. There are several methods advocated in the practice of breath control. The method the Maharshi teaches is a rare one: if one merely watches the breath and no attempt to control it is made, the breath, of itself, slows down almost to the vanishing point. This is a practical tip and is the essence of several types of *yoga sadhana*.
- Normally, in *hatha yoga*, the nostrils are closed and opened with the fingers for definite intervals. Some say that if the time taken for inhalation is one unit, the retention of the breath should be for four units, and breathing out for two units. The sadhaka practicing in this way is fighting a battle, as it were, with the force of the breath. Were this battle to be conducted the wrong way, dangers or disasters might follow, particularly if it were to be lost. Forced effort may end in various kinds of diseases; it may even cause madness, and in some cases, if the kundalini or life force rises uncontrolled, the body gets almost burnt up, and death can result. So this practice needs to be done with great care and circumspection under the personal supervision of a Master, adopting easy techniques from time to time and different restrictions as to diet, time and posture. The Maharshi bids us strictly to avoid this method of hathayoga.

Do not fight with the natural flow of the breath. Only watch it as if you were a witness to a process. This is called the *sakshi bhava* in philosophical terminology.

- 3. The advantages of the Maharshi's method are many. It automatically turns the thoughts away from the ideas and objects of the world, effecting a severance of the world and one's self. The world of affairs will amount to zero for the practitioner of this method. All the tribulations that naturally follow any contact with the world cease, so that all disturbing factors are brought to an abrupt end. Not for him are the emotional surges and fits of despair found in the *bhakti marga*, nor are the anxieties of the *karma marga* present. The dangers of the *yoga marga* will never touch him; not even the troubles of the path of *raja yoga* will face him. One is almost the Divine, the *kootastha*, who is said to be the witness of the three states of consciousness *jagrat*, *svapna* and *sushupti*.
- 4. The result will be the slowing down of the speed at which thoughts arise; they become slower. In the end, a thought arises and sinks, an interval ensues, and only then another thought arises. That means, since the thoughts arise in consciousness, the thoughts sink back again into consciousness, and before another thought ensues, there is only the consciousness free from thought. In reality, one is that consciousness, in which there is no idea of the manifested world, either gross or subtle. One is almost in the state of Divinity. It is the *hrid* state of consciousness, which is thoughtless. One has reached the highest possible goal of individual effort in which the little self is not known; it is almost the attainment of the *atman*.

- 5. The practice of this method needs no *niyamas* (observances); differences in time, circumstances, clime, personality, sex, race and religion are all extinguished. The moment you begin this practice you are taken away from the world's dualities. There, no more *sastras*, no more discussions trouble you. Others need not even know that you are a *sadhaka* of this sort. Generally, people praise a *sadhaka* for his consistency, good nature and high spiritual attainment. This praise is the greatest danger to a *sadhaka*. In *Ulladu Narpadu Anubhandam* [Supplement, Verse 37] Bhagavan has clearly pointed out this danger. In this method, even the vanity of being a *sadhaka* is given up.
- Above, I said, "almost the Divine". The reason for 6 this reservation is that the Self, even in this state, is shrouded by the avaranasakti of Maya. No one can remove this shroud by their own effort. For when one is in the state of *hrid*, there is no individual left to make any effort for the removal of this veiling. Then what is the way? Nothing but Divine Grace can help you now. The state of hrid contains in itself the unmanifested seeds which later manifest. The force of those seeds is weakened by the efflux of time, and by the experience of their results in various worlds, both subtle and gross. When the force of those seeds becomes negligible, the Atman of itself emerges in all its glory. The state of *hrid* is a negative experience. The state of the *Atman* is a positive one, entirely dependent upon its own Grace. So say the Kathopanishad Upanishad: "To him whom It chooses, It reveals Itself."

# A Scientist becomes a Vedantin: The Effect of Bhagavan's Darshan.

This article, written anonymously in Tamil by a scientist, was received by Ramanasramam on 15th April, 1946. It remained unpublished until it appeared in Tamil in the 1996 Advent Centenary Souvenir. This first English translation by T. V. Venkatasubramanian and David Godman, is a slightly abridged version of the original article.

A young man who was studying in a university was avidly learning modern western science. He frequently listened to lectures by science professors such as Sir C. V. Raman; he had a strong desire to be like them, and get deeply involved in scientific research; he wanted to discover the truth of the material that constituted the world.

When his B.Sc. examinations were over, he should have gone directly to his parents' place for the summer holidays. This time, though, having received some money as a refund from his hostel, he decided that he would go home in a roundabout way, using the extra cash to visit somewhere else on the way. At that moment, Tiruvannamalai came to mind. His father had been a frequent visitor to Ramanasramam during this period, and there were other attractions as well: there was an ancient temple with a famous history; there was the mountain; and there was the ashram of a rishi. The thought that he should see what a rishi's ashram was like arose in him. So, the night that his last examination was completed, he started his journey to Ramanasramam, and reached there the following morning. He received the Maharshi's darshan as soon as he arrived. He had not seen rishis before, except in films, and the Maharshi was unlike any of the cinematic *rishis* he had seen. Though he wore only a loincloth, the Maharshi appeared to be an ordinary person. The young man prostrated to the Maharshi and sat in front of him in the hall. The Maharshi was just sitting silently, and not even a whisper came from those who were sitting near him. Some time passed in this way, but the young man could not sit still for long without speaking. However, he did not know what to talk about with the Maharshi. Fortunately for him, there were books near the Maharshi. He picked one out and began to read it. It was an English commentary on *UlladuNarpadu*.

In this book, he found phrases such as 'the world is false' and 'what exists is only one'. These ideas puzzled the young man. All that he had learned at the university rose up in his mind: the nature of the atom and the universe, the wonderful and great power that was stored in them; and the means employed by scientists to harness this power for everyday use.

He began to think about the book he was reading and the academic knowledge he had acquired: "I am like a tiny atom in this vast universe. Why should God create me here? Where was I before I was born? Where will I be after I die, and why should I be here now? Is not everything that I see real? Am I not aware of the existence of things through my five senses? The Maharshi says that none of these things exists. Am I not seeing the Maharshi himself sitting in front of me?"

Thoughts such as these churned his mind until he could no longer continue reading the book. He became lost in deep thought. The Maharshi then looked at the young man and asked, "What is your doubt?"

The young man immediately sat up and, looking at the Maharshi, replied, "A form exists on the sofa, and another form exists on the floor. If I open my eyes and look, the two of them are clearly visible. But you are teaching that what exists is only one. How can this be true?"

The Maharshi laughed a little, and then kept quiet for some time. A few minutes later, he gave the following reply.

"Don't you perform experiments in the laboratory when you are at the university? Let us suppose that you are researching into some topic. To whatever extent the equipment you use in the experiment is subtle and precise, to that same extent the real nature of the things being studied will be known. But even if the equipment is highly sophisticated, if your vision is not normal, then the true nature of the things being studied will not be known. Even if the vision is normal, if the brain itself is not normal, then also the true nature of the object being studied will not be known clearly. And even if the brain is normal, if the mind does not engage itself with full attention on the experiment, knowing the truth will not be possible. So, ultimately, ascertaining the truth of an object of study is dependent on the mind.

"What is this thing that we call 'mind'? Only thoughts. But all thoughts expand from one and the same thought. That one thought is the primary cause and basis of all other thoughts. It is the I-am the-body thought. Unless this thought occurs first, the appearance of the many external objects and the accompanying thought that they are different from oneself will not occur. In deep sleep, where the I am-the-body idea is absent, the world does not appear. Nor do other thoughts appear there. When one wakes up, it is the thought I-am the-body that rises first. In this thought, there are two components: one is the body and the other is 'I'. The body is something that appears and disappears. It keeps changing all the time and its existence is dependent on outside materials such as food. However, the characteristic of 'I' is directly opposed to this. That which truly exists must exist all the time, but the body does not exist all the time. Therefore, it cannot be real. The 'I', though, exists all the time in all the three states of waking, dream and sleep.

It is therefore real, whereas the body is unreal. Furthermore, these two joined together cannot constitute a real entity. How can night and day, darkness and light, exist together? If light exists, there is no darkness; if there is darkness, there is no light. In the same way, no entity comprising the body and "I" exists. Therefore, the I-am-the-body thought is itself false.

"If you begin to research into the world with this false thought as the instrument, how can the truth be discovered?" asked Bhagavan. At that very moment the obsession that the young man had had for modern, western, scientific methods completely vanished. He understood that truth cannot be known through its methods. Bhagavan then concluded by saying, "Only after knowing the truth of oneself can one know the truth of the world". Then, he briefly explained the path of *vichara*, following which one can know oneself. (to be continued) (*Mountain Path*, 2004)

Life Subscription (15 years): Rs.100/- Annual Subscription: Rs.100/- (Cash/M.O./ D.D./Cheque only), favouring Sri Ramana Kendram, Hyderabad. Add Rs.15/- for outstation cheques.

Donations in favour of Sri Ramana Kendram, Hyderabad are exempt (50%) from Income Tax under Section 80G.

Printed & Published by **Sri P. Keshava Reddy**, Flat No.F-5, Earthwoods, Adjacent Canondale Villas, Kokapet, Ranga Reddy Dist., Hyderabad-500075, Telangana State, on behalf of **Sri Ramana Kendram**. Printed at Reddy Printers, # H.No.1-9-809, Adikmet, Hyderabad-500044, Telangana State, Published at **Sri Ramana Kendram**, H.No. 2-2-1109/A, Tilaknagar X-Road, Bathukammakunta, Shivam Road, Hyderabad-500013, Telangana State. Editor: **Dr. V. Ramadas Murthy**.

Address of Sri Ramanasramam: Tiruvannamalai, Tamilnadu-606 603.

Ph.04175-237200, Office No.: 04175-236624

email: ashram@gururamana.org

For Accommodation: email: stay@gururamana.org

Phone: 04175-237400, website: www.sriramanamaharshi.org

Published on 1st of every month. Posted on 3rd of every month at Patrika Channel, Sec-bad.

RNI - R.No. AP BIL/2000/03031

Printed Matter: Registered Newspaper, Registration No. HSE/742/2021-2023 SRI RAMANA JYOTHI (Bi-lingual monthly in Telugu & English, June 2023)

B-'Outside' - For whom is inside or outside?

They can be only so long as there are the subject and object. For whom are these two again? They both will resolve into the subject only. See who is in the subject. The investigation leads you to pure consciousness beyond the subject.

Normal self is the mind. This mind is with limitations. But pure consciousness is beyond limitations and reached by investigation as above outlined.

- Talks with Sri Ramana Maharshi-43.

- Bhagavan Sri Ramana Maharshi

To

If undelivered, please return to:

Tel: 2742 4092 / 9493884092

### SRI RAMANA KENDRAM

2-2-1109/A, Batakammakunta, Sivam Road, Hyderabad - 500 013. email : ramanakendram.hyd@gmail.com website : www.sriramanakendram.org