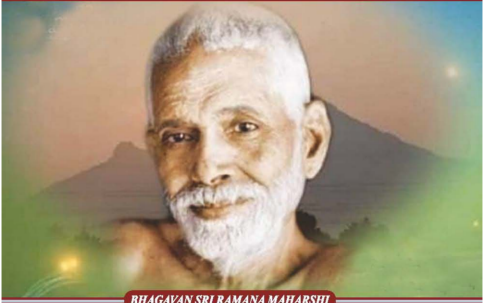


సంపుట-45 సంచిక - 6 హైదరాబాదు జూన్, 2025 పేజీలు - 52 రూ. 10/- సంవత్ధర చందా : రూ. 100/-

# **SRI RAMANA JYOTHI**

Vol - 45 Issue - 6 Hyderabad June, 2025 Pages - 52 Rs. 10/- Annual Subscription Rs. 100/-



BHAGAVAN SRI RAMANA MAHARSHI



ARUNACHALA HILL (මරාణ-చల ෆීව)

స్త్రరణమా త్రముననె తరముక్తి తలద గ కరుణామ్మ తజలఖ యరుణాచ లమిబి ॥

## ල් රක්ක කි්ිුම

## Sri Ramana Jyothi

జూన్ 2025 ఈ సంచికలో ... June 2025
IN THIS ISSUE ...

| 1.  | దా॥ కే.యస్. గాలి 130వ ప్రవచనం               | రామదాస్ మూల్త 3         |
|-----|---------------------------------------------|-------------------------|
| 2   | దా။ టి.ఎన్. కృష్ణ స్వామి                    | సరోజా ప్రసాద్  6        |
| 3.  | లజ్ఞాత వ్యక్తి                              | රമికృష్ణ <u>శర</u> ್ತ 8 |
| 4.  | గంభీరం శేషయ్య                               | ఫణిమాల 15               |
| 5.  | భగవాన్ భక్తులు - గోవులు                     | రమేష్ బాబు 19           |
| 6.  | అనుస్తరణీయులు శ్రీ పిమ్మరాజు రామ సుబ్బారావు | 28                      |
| 7.  | The Universal Mother                        | Dr K Subrahmanian 30    |
| 8.  | Ashtavakra Gita 37                          | V Krithivasan 35        |
| 9.  | Kamakshi                                    | 39                      |
| 10. | Sraddha: Earnestness or Faith               | 43                      |
| 11. | Aryani Nallur                               | Sneha Choudhury 45      |
| 12. | Miracles                                    | Katya Osbourne 49       |

#### Events in Sri Ramana Kendram in June 2025

- 1. Satsang Every Sunday 9.00 10.45 a.m.
- 2. 26<sup>th</sup> Punarvasu Satsang 6.30 7.30 p.m.
- 3. 3<sup>rd</sup> Sunday Meditation 9.00 10.45 a.m.

(పాఠకులు దయచేసి తమ ఫోన్ నంబరు,e- మెయిల్ అడైస్, శ్రీ రమణకేంద్రం ఆఫీసుకు వెంటనే ఫోన్ చేసి తెలియజేయగలరు) (Readers are requested to kindly intimate the Sri Ramana Kendram Office, their Phone Number and e-mail address)

© Copyrights of all the material used from Sri Ramanasramam publications in Sri Ramana Jyothi either in excerpted form, translated form or serialised form totally belong to Sri Ramanasramam, Tiruvannamalai.

శ్రీ రమణజ్యోతి వ్యవస్థాపకులు: కీ॥శే॥ దా॥ కె. సుబ్రహ్మణియన్ (వ్యవస్థాపక అధ్యక్షులు, శ్రీరమణకేంద్రం)

## అనన్య భక్తి

డా॥ కే.యస్. గాల 130వ ప్రవచనం అనువాదం: రామదాస్ మూల్తి

అర్జునుడు తనకంటే శ్రీకృష్ణుడిని ఎక్కువ (పేమించేవారు ఉన్నారా అని శ్రీకృష్ణుడిని అడిగాడు. అర్జునుడు తానే అందరికంటే శ్రీకృష్ణుడిని ఎక్కువగా (పేమించే వాడిని అన్న గాఢమైన అభిప్రాయం కలిగి ఉండేవాడు. శ్రీకృష్ణుడు ఆ ప్రశ్నకు సమాధానం ఇవ్వలేదు. ఆ తరువాత వారిద్దరూ కలిసి నడుస్తున్న సమయంలో శ్రీకృష్ణుడు ఒక ఇంట్లోకి వెళదామన్నాడు.

ఆ ఇంట్లో ముగ్గురు వ్యక్తులు ఉన్నారు - భార్య, భర్త, ఎనిమిదేళ్ల కొడుకు. శ్రీకృష్ణుడిని వాళ్లు చూసిన వెంటనే ఎంతో సంతోషపడి పాద నమస్కారాలు చేశారు. తమ స్వంత ఇంటికి ఆయన రావడంతో తమకు మహా భాగ్యం కలిగిందన్నారు. కొద్దిసేపటి తరువాత, ఇంటి యజమాని తాము శ్రీకృష్ణునికి ఏమి చేయగలమో చెప్పమన్నాడు. ఏదో మామూలు విషయం మాట్లాడుతున్నట్టు శ్రీకృష్ణుడు తనకు ఆ ఇంటి కుమారుని కుడి కన్ను ఇవ్వగలరేమోనని అడగడానికి వచ్చాను, అన్నాడు. వాళ్లకు ఒక్కడే కొడుకు ఉన్నాడు అని కూడా తనకు తెలుసునని అన్నాడు.

### తండ్రికి తగ్గ తనయుడు

ఆ తండ్రి ఏమీ ఆలోచించకుండా సంతోషంగా "ఆ విషయాన్ని మీరు అడగాల్సిన అవసరమేముంది, తప్పక తీసుకోండి" అన్నాడు. జవాబుగా శ్రీకృష్ణుడు "బాలుని కంటిని అతని అనుమతి లేకుండా ఎలా తీసుకొనగలను? తన కుడి కంటిని ఇవ్వడానికి బాలుడు ఇష్టపడతాడా?" అన్నాడు. వెంటనే ఆ అబ్బాయి "మా తండ్రి అన్నట్లు, ఇది నా అదృష్టం. అంతా మీదే, మీరు యథేచ్ఛగా తీసుకోవచ్చు" అన్నాడు.

కృష్ణడు ఎంతో సంతోషించాడు. వారు చూపిన అంతటి డ్రేమ, భక్తి చూసి అర్జునునికి మాటలు రాలేదు. అంతటితో ఆగక, శ్రీకృష్ణడు తాను ఒక షరతు మీద కంటిని తీసుకుంటానన్నాడు. కంటిని తీస్తున్నప్పుడు బాలుడు కన్నీరు పెట్టుకోకూడదు. అలా ఏడిస్తే వెంటనే కంటిని తీయడం ఆపేస్తానన్నాడు. బాలుడు "నేను ఏడవను, ఎందుకు ఏడవాలి? అంతా మీదే అయినప్పుడు మీది మీరు తీసుకుంటున్నారు" అని సమాధానం ఇచ్చాడు. అది విని అర్జునుడు నివ్వెరపోయాడు.

శ్రీ కృష్ణుడు తన ఖడ్గాన్ని తీసి కంటిని పెకిలించాలని అనుకుంటున్న సమయంలో బాలుని ఎడమ కంటిలో నీరు కనిపించాయి. వెంటనే కృష్ణుడు "అదిగో నీ ఎడమ కన్ను నీరు కారుస్తోంది. నీవు మాట తప్పావు, అందుకే నీ కంటిని తీసుకోను" అన్నాడు. బాలుడు "ప్రభూ, మీరు పొరబడుతున్నారు. నేను ఏడవడం నా కుడి కంటిని తీస్తున్నందుకు కాదు. చూడండి, నా కుడి కంటిలో చుక్కనీరు లేదు. మీ చేత పెకిలింపబడడం లేదని, ఆ భాగ్యాన్ని తాను కోల్పోయినందుకు ఎడమ కన్ను బాధపడుతూ

నీరు కారుస్తోంది. అంతేకానీ, నేను దుఃఖపడడం లేదు. దయచేసి రెండు కళ్ళూ తీసుకోండి. ఒక దానిని తీసుకుంటే రెండవది బాధ పడుతుంది" అని కృష్ణునికి పాద నమస్కారం చేశాడు.

## సంపూర్ణ శరణాగతి

ఇదంతా గమనిస్తున్న అర్జునుడు, ఆ తల్లిదండులకు, కుమారుడికి కూడా పాదాభివందనం చేశాడు. వాళ్ల భక్తి ప్రపత్తులను చూసిన అర్జునుడు తానే అందరికంటే ఎక్కువ కృష్ణ భక్తుడునని అనుకున్నాను. కానీ, ఆ బాలుడి భక్తితో పోలిస్తే తన (పేమ ఏపాటిదీ కాదన్నాడు. అతను తనది అసలు ఏదీ కాదనుకొని శరణాగతి చెందాడు. అలాంటి భక్తులు ఎందరో ఉండి ఉంటారు అని అర్జునుడు తెలుసుకున్నాడు. భగవంతుని అనుగ్రహం ఉంటే తప్ప, ఆ స్థాయిని ఎవరైనా అందుకోవడం అసాధ్యం. ఆయన కృప కలిగినప్పుడు అంతా ఆయన స్వంతమని, నిన్ను ఒక పనిముట్టుగా వాడుకుంటున్నాడని తెలియ వస్తుంది. ఏదీ నీది కాదు. అంతా భగవంతునికి చెందినది కనుక ఆయన ఇష్టం కొద్దీ వ్యవహారాలను నడిపిస్తూ ఉంటాడు. అది గ్రహిస్తే భక్తి పరమావధిని చేరుతుంది.

# మహాల్ని వద్దకు నేను ఎలా వచ్చాను? డాక్టర్ టి.ఎన్. కృష్ణ స్వామి

శ్రీ రమణాశ్రమ ప్రచురణ Fragrant Petals లోని వ్యాసానికి స్వేచ్ఛానువాదం సరోజా ప్రసాద్

నేను వైద్య విద్యార్థిగా ఉన్న రోజులవి. ఫైనల్ పరీక్షలు మరి కొద్ది నెలల్లో జరగవలసి ఉన్నది. కొందరు మిత్రులము కలసి విహార యాత్రగా వెల్లూరుకు బయలుదేరాము. నా కెమెరా కూడా వెంట తీసుకు వెళాను. పాత కోటలోను, వెల్తూరులోని పురాతన రాతి చెక్కడాలను ఫోటోలు తీశాను. అంతకంటే అక్కడ చూడదగ్గది ఇంకేమీ లేకపోవడంతో, తిరువణ్ణామలైలో ఆలయం చాలా పెద్దదని, అక్కడి శిల్పకళ అద్భుతంగా ఉంటుందని మాలో ఒకరు సలహా ఇచ్చారు. దానితో వెంటనే తిరువణ్హామలై బస్సు ఎక్కి అక్కడికి చేరుకున్నాము. ఆకాశన్నంటే గోపురాలను, అక్కడి శిల్పాలను చూసి ఆనందించాము. నాకు మంచి ఫోటోలు తీసే అవకాశం వచ్చిందని సంతోషించాను. రెండు మైళ్ళ అవతల ఉన్న శ్రీ రమణ మహర్షిని కూడా చూసివద్దాం అన్నారొకరు. ఒక గుఱ్ఱపు బండి మాట్లాడుకొని ఆశ్రమానికి బయలుదేరాము. మహర్షిని ఫోటో తీస్తే ఎలా ఉంటుంది? అని ఆలోచిస్తున్నాను. మేము అక్కడికి చేరేసరికి సాయంకాలమైంది. హాలులోనుండి సందర్శకులంతా వెళ్ళిపోయారు. మహర్షి కూడా అలవాటు ప్రకారం, వాహ్యాళి కోసం కొండపైకి వెళ్ళారు. అక్కడే కొద్దిసేపు నిరీక్షించాము. ఇంతలో ఒక పొడవాటి వ్యక్తి, చేతి కఱ్ఱతో నడుచుకుంటూ రావడం చూశాము. ఆయన చేతిలో కమండలం కూడా ఉన్నది. వెనుకే పలువురు

భక్తులు, వారిని అనుసరిస్తూ వస్తున్నారు. మహర్షి దర్శనానికి మేము సిద్ధమయ్యాము. వారి ఫోటో తీసుకోవచ్చునా? అని అడిగాను. "లేదు, వీలులేదని" చెప్పారు.

ఈ సంగతి మాట్లాడుతుండగానే, ఆ పొడవాటి వ్యక్తి మా వద్దకు వచ్చి, "ఏమిటి విషయం" అని అడిగారు. నేను ఎవరినైతే అనుమతి కోరానో, ఆయన, శేషు అయ్యర్, మా బృందం వైపు చూపిస్తూ ''వీళ్ళంతా మద్రాస్ నుండి వచ్చారట. భగవాన్ ఫోటోలు తీసుకుంటామంటున్నారు" అని చెప్పారు. "ఓ అలాగా? తీసుకో మనండి" అన్నారు మహర్షి. అలా అంటూనే నడుముపైన చేతులు పెట్టుకొని తల కొంచెం ప్రక్కకు త్రిప్పి, ఫోటోకు అనువుగా నిలబడ్డారు. క్షణం కూడా వృథా చేయకుండా, నేను వెంటనే నా కెమెరా తీసి, ఫోకస్ చేసి, నాలుగైదు ఫోటోలు తీశాను. నేనేమీ ఆధ్యాత్మిక విషయాల కోసం ఇక్కడికి రాలేదు. అక్కడి పరిసరాల పవ్మితత కూడా, నాక అవగాహన కాలేదు. భగవాన్ మెల్లగా హాలు లోపలకి వెళ్లి, తనకోసం సిద్ధం చేసిన సోఫాలో ఆసీనులయ్యారు. ఒక టవలుతో తడిగా ఉన్న పాదాలను తుడుచుకొని, విశ్రాంతిగా సాఫాలో చేరగెలి కూర్చున్నారు. పరిసరాలతో డ్రవేపుయం లేదన్నట్లుగా, వారు తమలో తాము, లీనం కావడం ఆశ్చర్యం గొలిపింది. మేము కూడా హాలులోకి ద్రవేశించి, వారికి ఎదురుగా కొద్ది అడుగుల దూరంలో కూర్చున్నాము. మహర్షి తమ చుట్టూ దేనినీ గమనిస్తున్నట్లు అనిపించలేదు. ప్రశాంతంగా ఎటో చూస్తున్నారు. కనులు తేజస్సుతో వెలుగుతున్నాయి. వారిలో ఏదో దివ్యత్వం గోచరించింది.

\*\*\*\*\*

# భగవాన్ నా జీవితంలోకి ఎలా ప్రవేశించారు? అజ్ఞాత వ్యక్తి

శ్రీ రమణాశ్రమ ప్రచురణ Surpassing Love and Grace లోని వ్యాసానికి స్వేచ్ఛానువాదం

అనువాదకులు: రవికృష్ణ శర్త్మ

చాలా మంది భక్తులకు భగవాన్ శ్రీ రమణ మహర్షి ఒక మూర్తీభవించిన విశ్వాధారమైన తండ్రి. ఎన్నో సందర్భాలలో చాలా మంది భక్తులు భగవాన్ ను దర్శించినప్పుడు స్వయంగా వారి తండ్రినే దర్శించినట్లుగా భావించారు.

నాకిప్పటికీ చాలా స్పష్టంగా గుర్తున్న విషయమేమిటంటే మా కుటుంబ స్నేహితుడు 1942లో ఒకసారి మాతో శ్రీ రమణాశ్రమం వచ్చినప్పుడు భగవాన్నను దర్శించగానే ఒక్కసారిగా ఆనందంతో "నా తండ్రి ఇక్కడ ఉన్నారు. జీవించి ఉన్న కాలంలో ఉత్తరార్ధంలో నా తండ్రి ఎలా ఉన్నారో, అలానే ఉన్నారు భగవాన్" అని అన్నారు. చాలా కాలం క్రితం 1933లో నా తండ్రి భగవాన్నను మొట్ట మొదట సారి దర్శించినప్పడు వారు కూడా భగవాన్లలో వారి తండ్రిని పోలిన పోలికలను చూశారు. ఈ మధ్యకాలంలో అంటే 1966లో నా తండ్రి మరణించిన తరువాత నేను కూడా భగవాన్లలో నా తండ్రిని పోలిన పోలికలను చూసి కదిలిపోయాను. అటువంటి భావన నాకు కలగడం క్రొత్తేమీ కాదు. నిజానికి భగవాన్ శ్రీ రమణులు మూర్తి భవించిన జగత్పితరులు. ఈ విశ్వాన్నే కాక, విశ్వాన్ని అధిగమించిన వారు కూడా.

భగవాన్ మందిరానికి జరిగిన పవిత్రమైన మహాకుంభాభిషేకం సందర్భంగా శ్రీ భగవాన్ పాదపద్మాలకు అంజలి ఘటించటానికి విచ్చేసిన ఎంతోమంది విశిష్టమైన వ్యక్తులు తమ నివాళులను తమ తమ కలముల ద్వారా ప్రవహింపజేశారు. అటువంటి వారి వర్లన ముందు నా వర్లన ఎటువంటిదంటే మహోజ్వలంగా వెలుగుతున్న సూర్యుని ముందు దీపాన్ని చూపడం వంటిది. అయినా కూడా నాలో ఉన్న కాంక్ష వల్ల, నా జీవితంలో నాకు కలిగిన అత్యంత పవిత్రమైన మరియు విలువకట్టలేని అనుభవాన్ని ఎటువంటి తడబాటు లేకుండా తెలియపరుస్తాను. ఆ అనుభవం వేల సుగంధాలను వెదజల్లే గులాబీల మధ్యలో అల్పమైన పారిజాత పుష్పం వంటిది.

నా తండ్రి తరచుగా భగవాన్తో తనకు కలిగిన అనుభవాలను మరియు వారి కృపను గురించి జీవితంలో తనకు కలిగిన ఇతర అనుభవాలతో కలిపి గుర్తుచేసుకునేవారు. అవి గొప్ప ఆధ్యాత్మిక బోధతో కూడుకొని ఉండేవి. అప్పడు నా వయస్సు 12 సంవత్సరములు. ఆ సంఘటనలను గురించి చెబుతున్నప్పడు నేను వాటిని ఎంతో ఆసక్తితోను, శ్రద్ధతోను వినేవాడిని. వాటి ఫలితంగా అవి నా అంతరంగంలో లోతుగా పాతుకునిపోయి అప్పటికప్పడు భగవాన్ను దర్శించుకోవాలనే తీవ్రమైన ఆకాంక్షను రేకెత్తించి వారిని ముట్టుకోవాలని, వారికి సమీపంగా ఉండాలని అనిపించే విధంగా చేసేది. నా నిత్య[పార్థనలలో భగవాన్ రమణుల చిత్రపటం చూసినప్పడు భగవాన్ ముఖ భాగము నందే నా దృష్టి నిలిచేది. దానితో తక్షణమే భగవాన్ దర్శనం కలగాలని కోరుకునే వాడిని. కాలం గడుస్తున్న కొద్దీ దర్శించుకోవాలనే కోరిక తీవ్ర మౌతున్నది కాని నాకు ఎటువంటి పిలుపు రావడం లేదు. ఒకసారో లేదా రెండుసార్లో దానిని గురించి నా తండ్రితో చర్చించాను. కాని నా తండ్రి ఆ మాటలను పెద్దగా పట్టించుకోక పోగా ఇలా అన్నారు; "ఎప్పడైతే భగవాన్ నిన్ను పిలుస్తారో, అప్పడు మాత్రమే నీవు భగవాన్ వద్దకు వెళ్ళావు" అని.

ఆ తరువాత ఒకరోజున నాకు మొదటి అనుభవం కలిగింది. 1945వ సంవత్సరం అనుకుంటాను, ఒక రోజు దీర్హ నిద్రలో ఉన్నప్పడు ఒక రూములో, ఓ మూలన కూర్చుని, ఎవరి గురించో వేచి ఉన్నట్లు కలగన్నాను. అప్పడు భగవాన్ రమణులు నెమ్మదిగా ఆ గదిలోకి రావడం నేను చూశాను. దానితో పరిగెత్తుకుంటూ వెళ్లి వెనుకనుండి భగవాన్ పొట్ట చుట్టూ రెండు చేతులు వేసి కౌగలించుకుని ఏడుస్తూ ప్రార్థించాను. కాని నన్ను పట్టించుకోకుండా అక్కడినుండి వెళ్లిపోయినట్లు నాకనిపించింది. నాకు మెలకువ రావడంతో లేచి కూర్చొని దానిని గురించి చాలాసేపు ఆలోచించాను.

భగవాన్ నుండి ఎటువంటి స్పందన లేకపోవడంతో నిరాశకు లోనైనట్లు అనిపించింది. కాని ఎట్టకేలకు భగవాన్ను దర్శించి ముట్టుకున్నాను కదా! అనే ధైర్యం కలిగింది. అదేమి నిరూపిస్తున్న దంటే భగవాన్ నన్ను విడిచిపెట్టలేదు అని.

ఇప్పడు నేను భగవాన్ను గురించి మరింత ఎక్కువగా చింతించడం మొదలుపెట్టాను. అయినా కాని చాలా కాలం ఏమీ జరగలేదు.

మరల నాలో అలజడి నెలకొనడంతో ఆశను కోల్పోవడం మొదలైంది. అప్పడు ఒక నిశి రాత్రి భగవాన్ కనిపించి ఎల్లలు ఎఱుగని కరుణతో నాకు దీక్షనిచ్చారు. ఈసారి అది ఒక కలలా కాకుండా దర్శనంలా అనిపించింది. నేనప్పడు సగం నిద్రలో ఉండి పక్క మీదనుండి లేచి ఇంటి ముందున్న ప్రాంగణంలోకి వెళ్లాను. వాతావరణం అంతా నిశ్శబ్దంతో నిండి ఉన్నది. చిమ్మ చీకటి ఆవరించబడి ఆకాశం నక్ష్మ్రాలతో కూడి ఉన్నది. నేను ఇసుక కుప్పమీద పశ్చిమ ముఖంగా నిలబడి నిశ్చలంగా అలా చూస్తూ ఉన్నాను. ఆ చిమ్మ చీకటి నుండి ఒక గిరి, పవిత్రమైన అరుణాచల గిరి వంటి ఆకారము కలిగినది నెమ్మదిగా బహిర్గతమైనది. అలా బయల్వెడలి ఒక ఛాయాచిత్రము వలె అర్థమయ్యేవిధంగా నీలాతి నీలమైన ఆకారంతో నిలచివున్నది. కొన్ని నిమిషముల తరువాత గిరి శిఖరము నండి ఒక చిన్న వెలుగు వెలువడింది. మొదట్లో అది ఒక నిటారుగా పెట్టిన కన్ను ఆకారాన్ని కలిగి క్షణాలలో పెద్దగా పెరిగి ఒక స్తంభాకారాన్ని ధరించి దివ్యాకృతితో దేదీప్యమానంగా అరుణగిరి శిఖరాన్ని ఆధారం చేసుకుని వెలుగులీనింది. ఆ వెలుగు, దిగంతాలను తాకింది. ఆ జ్యోతి వైభవం మాటలలో వర్ణించలేనిది. ఆ జ్యోతి ఆకారం దీపపు కాంతి వలె బంగారు వర్ణాన్ని కలిగి నిశ్చలంగా వెలుగుతూ వెయ్యి సూర్యులు ఒక్కసారిగా కాంతిని వెదజల్లినట్లు కనిపించింది. ఆ బంగారు కాంతి నా శరీరం మీద పడింది. దానితో నా శరీరం బిర్రబిగుసుకుపోయి కాళ్ళు, చేతులు కదల్చలేకుండా పూర్తి సమ్మోహనానికి గురైనవానివలె నిలబడిపోయి వెలుగుతున్న ఆ బంగారు వర్ణపు కాంతిని చూస్తూ ఇతరమేదీ తెలియని స్థితిలో ఉండిపోయాను. నా మనస్సు ఆనందంతో ఉప్పాంగిపోయి శరీరం బద్దలవుతుందా అని అనిపించింది. ఎంతకాలం అలా నిలుచున్నానో చెప్పలేను. ఎందుకంటే అక్కడ కాలమనేదే లేదు కనుక. ఎప్పడైతే మరల తెలివి వచ్చి చూశానో, అప్పడు, అక్కడ ఉన్నది నేనొక్కడినే కాదు అని అనిపించింది. ఆ సమయంలో ప్రయత్సపూర్వకంగా కుడివైపు తల త్రిప్పి చూస్తే అక్కడ భగవాన్ శ్రీ రమణులు నిలుచొని నా వైపే చూస్తూ ఉన్నారు. వారి కన్నులు ఎల్లలెరుగని కరుణను మరియు (పేమను కురిపిన్తుంటే వారి పెదవుల చిరువుందహానం నన్ను మంత్రముగ్దుడిని చేసింది. ఎప్పడైతే భగవాన్ను చూశానో జ్యోతిని మరియు ఇతరాన్ని చూడడం మరచిపోయాను. భగవాన్ పాదాలపై పడిపోవాలని అనిపించింది. కాని భగవాన్ సున్నితంగా తిరస్కరించి వారి అమృతహస్తాన్ని నా శిరస్సుపై ఉంచారు. ఆనందమే ఆనందం! భగవంతునికి అన్యం కానటువంటి భగవాన్ కరస్పర్న చేత, నా శరీరమంతా, ఆంతరంగికంగాను మరియు బాహ్యంగాను పులకాంకితమయింది. ఆనంద తరంగాలు మరియు ప్రశాంతత నన్ను సంపూర్ణంగా ఆవరించాయి. భగవాన్, తమ చూపుడు వేలును ఆ బంగారు వర్లపు కాంతి వైపు చూపి కంచు మైాగినట్లు మోగే గొంతుతో ''నాయనా, ఈ జ్యోతి అంటే ఏమిటో నీకు అర్థమయినదా? ఇదే నిజమైన కార్తీక దీపం" అని అన్నారు.

అంతటితో ఒక్కసారిగా నాకు మెలకువ వచ్చి బాధా తప్తమయిన ప్రపంచములోకి తీసుకురాబడ్డాను. కాలాంతరంలో హైద్రాబాద్, జూన్ - 2025 ఇటువంటి దర్శనాలు కలిగినా వాటన్నింటిలో భగవాన్ను పరమ రేపెమైక మూర్తిగా దర్శించినప్పటికీ అవి ఏవీ ఇప్పడు చెప్పిన దివ్యమైన దర్శనంతో మరియు ఉపదేశంతో సరిపోలవు.

ఇక అప్పటినుండి నేను భగవాన్ను భౌతికంగా ఆశ్రమానికి వెళ్లి దర్శించలేదే అన్న అసంతృప్తి నాలో కలుగలేదు. నిజం చెప్పాలంటే అప్పడప్పడూ అటువంటి అసంతృప్తి నాలో పాటమరించెడిది.

1942లో నేను కోయంబత్తూర్ నుండి మద్రాసుకు వెళ్తున్నాను. ఆ రాత్రి రైలు వేగంగా కొన్ని గిరులను ఆనుకొని వెళ్తునప్పడు నాలో ఆశ్రమాన్ని దర్శించాలనే ప్రార్థనాపూర్వక ఆలోచన ఒక ఆకారాన్ని తీసుకున్నది. ఆ సమయంలో నేను నా తండ్రితో ప్రయాణిస్తున్నప్పటికీ, చిన్నవాడినైన నానుండి వచ్చే ఇటువంటి ఆలోచనలను నా తండ్రి ప్రోత్సహించరు. అందువల్ల నా భావాలను ఎవరితోనూ పంచుకొనలేదు. కొన్ని రోజుల తరువాత కోయంబత్తూర్ కు తిరిగి వస్తున్నప్పుడు, నా తండ్రి మనం రమణాశ్రమానికి వెళ్లి భగవాన్ దర్శనం చేసుకుందామా? అని ఒక్కసారిగా నన్ను అడిగారు. అలా అడగడంతో నా కళ్ళలో నీళ్ళు తిరిగి ఏడ్చేశాను. ఇలా చెప్పడానికి నేనేమీ సిగ్గు పడడం లేదు. ఈ దర్శనం, నా ప్రార్థనకు శ్రీ భగవాన్ ఎంతో అనుగ్రహంతో మంజూరు చేసినది.

మరుసటి రోజు మేము మా ఇంట్లో ఉన్నాము - అదే శ్రీ రమణాశ్రమం. ఆ రోజు శుక్రవారం మరియు అమావాస్య. భగవాన్ రమణుల దివ్య సన్నిధిలోనికి ప్రవేశించగానే నేను ఆనందము మరియు ప్రశాంతత అనే అనంతసాగరంలో కరిగిపోతున్నాననే భావన నాకు కలిగింది.

ఉదయమంతా మేమక్కడే గడిపాము. అప్పడు శ్రీ భగవాన్ తీక్ణమైన దృక్కులతో క్షణకాలం పాటు నావైపు దృష్టి సారించి అనుగ్రహించారు. అంతే ఇంకేమీ జరగలేదు.

ఆ తరువాత శ్రీ భగవాన్ తమ భౌతిక దేహాన్ని త్యజించారని తెలిసినప్పడు కొన్ని కన్నీటి చుక్కలు నా చెక్కిళ్ళ వెంబడి కారాయి. అది చూసిన నా తండి "నువ్వొక మూర్ఖడవు. భగవాన్ ఎక్కడికి వెళతారు?" అని గట్టిగా మందలించారు. సంవత్సరాలు గడిచి పోయాయి; అయినా ఆ కాగడాలో జ్యోతి రోజు రోజుకీ మరింత కాంతిని కూడగట్టుకుని వెలుగులీనుతూనే ఉన్నది. ఆ జ్యోతిని భగవాన్ తమ ఎల్లలెరుగని అనుగ్రహంతో నా హృదయంలో కూడా వెలిగించారు. ఇప్పడు నా పిల్లలూ వాళ్ళ సమయం రావడంతో నన్ను ఈ విధంగా అడుగుతున్నారు: నాన్నా భగవాన్ తాత మా దగ్గరకు ఎప్పడు వస్తారూ? అని. అలా అడిగినప్పడు నాకెంతో సంతృప్తి కలుగుతుంది. కాని కొన్ని సార్లు ఇలా చెబుతాను "పిల్లలూ, అనుకూల సమయం వచ్చినప్పుడు వస్తారు. ఓరిమి వహించి, వేచి ఉండడం నేర్చుకోండి".

అంతిమ క్షణాలలో కాలపురుషుడు వచ్చినప్పుడు నా హృదయము భగవాన్కు శరణాగతి చెంది నా పెదవులు "ఓం నమో భగవతే శ్రీ రమణాయ" అంటూ ప్రాణాలు వదలాలని కోరుకుంటూ...

# త్రీ రమణ మహల్షి యొక్క భక్తాగ్రేసరులు గంభీరం శేషయ్య

పణిమాల

శ్రీ శివ ప్రకాశం పిళ్ళై, శ్రీ గంభీరం శేషయ్య, శ్రీ టి.ఎమ్.పి. మహాదేవన్ వంటి మేధావులు శ్రీ రమణుల వద్దకు ఈశ్వరునిచే పంపబడ్డారు. శ్రీ రమణులు లోకానికి ఉపదేశించినటువంటి ఉన్నతమైన జ్ఞానోపదేశం సాధారణ భక్తులకు అర్థమయ్యే రీతిలో గురు బోధల నందించే బృహత్కార్యం చేపట్టగల సమర్థవంతమైన వారు కాబట్టే వీరిని అరుణాచల రమణులు ఆకర్షించి తమ వద్దకు చేర్చుకున్నారు. తమిళ వేదాంత గ్రంథముగా పేర్కొనబడిన 'వేదాంత చూడామణి' లో ఒక శిష్యుని విధులు ఏమిటంటే అన్నిటిలోకి తన గురువు బోధలను పదిలపరచడమే అతి ముఖ్యమైన విధి అని చెప్పబడి యున్నది. శ్రీ రమణులు తరచుగా వేదాంత చూడామణిలోని వాక్యాలను ఉదహరిస్తూ ఉండేవారు. మరి ఈ ముఖ్యమైన కర్తవ్యాన్ని నెరవేర్చుటకై గంభీరం శేషయ్య గారు శ్రీ రమణుల సన్నిధికి, రమణుల కృప చేత రాగలిగారు.

నిజానికి 'గంభీరం' అనేది శేషయ్య గారి కుటుంబానికి ఇవ్వబడిన బిరుదు. శేషయ్య గారి ముత్తాత ఒక రాజు వద్ద పనిచేస్తూ ఉండే రోజుల్లో వారికి 'గంభీరం' అనే బిరుదును రాజు ప్రధానం చేశారు. తెలుగులో 'గంభీరము' అంటే 'ఠీవి' అని అర్థం. ఠీవి గలిగి గొప్ప వంశానికి చెందిన ఉద్యోగి అని అర్థం. విధి చేత నిర్ణయింపబడినట్టుగా రమణులు అరుణాచలంలో బిక్షకు వెళ్లిన తొలి రోజులలో ఒక ఇంటి ముందు నిలబడి శ్రీరమణులు భిక్ష కోసం చప్పట్లు కొట్టగానే ఇంటి పెద్ద ఎంతో సిగ్గుతో ఇంటి లోపల నుండి భిక్ష తెచ్చి శ్రీ రమణులకు సమర్పించారు. ఆ వ్యక్తి ఎవరో కాదు. వారు గంభీరం శేషయ్య గారి సోదరులు గంభీరం కృష్ణ అయ్యర్. శ్రీ రమణ కృపాకటాక్ష వీక్షణం సోకిన గంభీరం కృష్ణ అయ్యర్ ఆనాటి నుండి తిరిగి ఎన్నడు జూదము, చీట్లపేక-- వీటి జోలికి పోనే పోలేదు.

స్వామి వివేకానందుల వారిచే యోగము మీద మరియు వేదాంతం మీద రచించబడ్డ గ్రంథాలను గంభీరం శేషయ్య గారు కౌమార దశ నుండి అధ్యయనం చేసేవారు. అందు ప్రతిపాదన చేయబడిన వేదాంతపరమైన విషయాలు వారిని ఎంతో ప్రభావితం చేశాయి. ప్రభుత్వ అధికారి అయిన గంభీరం శేషయ్య గారు ఈ విధంగా మంచి వేదాంత పరిజ్ఞానం కూడా సంపాదించారు. 1900 సంవత్సరంలో ఆయనకి తిరువణ్ణామలైకు బదిలీ అయ్యింది. విరూపాక్ష గుహలో సమాధి స్థితిలో ఉన్న బ్రాహ్మణ స్వామి గురించి వారు వినడం జరిగింది. వేదాంత విషయాల మీద వారికున్న ఆసక్తి, కుతూహలం కారణంగా వారు రమణులను దర్శించాలనుకున్నారు. ఒకరోజు బ్రాహ్మణ స్వామి దర్శనార్థం విరూపాక్షగుహకు వెళ్లారు. భగవాన్ తొలి చూపుతోనే శేషయ్య గారు వారి వశులై పోయారు. తాను చదివిన వేదాలలోని సారము, ఇంతవరకూ తాను అన్వేషిస్తున్న ఆత్మసత్యమే మానవ రూపందాల్చి శ్రీరమణుల

రూపంతో విరూపాక్ష గుహలో వారికి దర్శనమిచ్చింది అని వారు గ్రహించారు.

స్వామి వివేకానందుల వారిచే రచించబడ్డ వేదాంత గ్రంథాలు భగవాన్ వద్దకు తెచ్చి శేషయ్య గారు వారికున్న సందేహాలన్నిటిని తీర్చవలసిందిగా రమణులను కోరారు. శ్రీ రమణులు మౌనంలో ఉన్నారని భావించి శేషయ్య గారు వారికి తోచిన ప్రశ్నలను కాగితంపై వ్రాసి భగవాన్ ముందు పెట్టేవారు. శ్రీరమణులు శేషయ్య గారి ప్రశ్నలకు వ్రాతపూర్వక సమాధానాలు ఇచ్చేవారు.

ఈ విధంగా గంభీరం శేషయ్య గారు శ్రీ రమణులను అద్భుత మైన వేదాంత ప్రశ్నలు అడగటమే కాకుండా వేదాంత గ్రంథాలలోని కఠినతరమైన భాగాలను, అంశాలను క్లుప్తంగా సులభ శైలిలో బ్రాసీ ఇమ్మని శ్రీ రమణులను అభ్యర్థించే వారు. వారిరువురూ అనేక వేదాంతపరమైన విషయాలను చర్చించుకునేవారు. వాటన్నిటికీ సులభమైన పరిభాషలో పురాణాంతర్గతమైన పదజాలంతో శ్రీ రమణులు ఎంతో చక్కటి వివరణను శేషయ్య గారికి అనుగ్రహించారు. వానిలో కొన్ని ప్రశ్నలు ఆత్మ విచారణకు సంబంధించినవి కాగా, మరికొన్ని యోగ సాధన, ఏకాగ్రత, ధ్యానము, ముక్తి, అష్టాంగయోగము మొదలైన వానికి సంబంధించి నవిగా ఉండేవి. ఇలా అష్టాంగయోగము, పాణాయామము, యోగము... ఇలా అనేక ఇతర మార్గాలలోని మర్మాలను శ్రీ రమణులు విశదపరిచినప్పటికీ వారు ఎప్పడు సూటిమార్గమైన జ్ఞానమార్గము విశిష్టతను నొక్కి వక్కాణించేవారు. యోగమార్గము,

మనస్సనే పాగరుబోతు గిత్తను తాళ్లతో బంధించి బలవంతంగా లొంగదీయడం వంటిది. మరి జ్ఞానమార్గము, ఆ గిత్తను మొదట పచ్చగడ్డి వేసి శాంతపరిచి, క్రమేపీ దారిలోనికి తెచ్చుకోవడం వంటిది అని రమణులు శేషయ్య గారితో అనేవారు.

వేదాంత పరమైనటువంటి ఎన్నో అంశాలను గంభీరం శేషయ్య గారి ద్వారా శ్రీ రమణులు భక్త లోకానికి అందించారు. గంభీరం శేషయ్య గారు తమ ప్రశ్నోత్తరాలు ఉన్న చీటీలను పుస్తకాలను భగవాన్ భావితరాల భక్తులకు అందించడానికి కారణ భూతులైనారు. ఇలా లోకానికి ప్రదానం చేయబడ్డ వేదాంత పరమైన సమాచారమే తమిళంలో 'విచార సంగ్రహం' అనే పేరుతో శ్రీ రమణ బోధలను కలిగిన ప్రథమ గ్రంథంగా ప్రచురించబడినది. ఈ గ్రంథం తర్వాత కాలంలో ఆంగ్లంలోనికి అనువదించబడినది. ఆ గ్రంథం పేరు 'ప్రశ్నోత్తర విచారణ'. ఆ పేరును తదుపరి 'ఆత్మ విచారణ' గా మార్చారు. శ్రీ రమణులు విరూపాక్ష గుహలో నివాసం చేస్తున్నప్పడు గంభీరం శేషయ్య గారి వలె ఎందరెందరో మహా భక్తులు వారి సన్నిధానాన చేరి తరించారు. వారిలో కొందరు శ్రీ రమణులను గురువుగా, మరికొందరు తల్లిగా, తండిగా, ఇంకొందరు దైవంగాను భావించి ఆరాధించేవారు.

ఇలా శ్రీ రమణులను ఎవరైతే తండ్రిగానో తల్లిగానో గురువు గానో భావించి ఆరాధిస్తారో వారందరినీ కృప చేత అనుగ్రహించి తరింప చేస్తారు గురు రమణులు.

\*\*\*\*\*

## అధ్యాయము - 4 భగవాన్ భక్తులు - గోవులు

శ్రీ రమణాశ్రమ ప్రచురణ Bhagavan Ramana The Friend of all లోని 4వ అధ్యాయానికి స్వేచ్చానువాదం

(గత సంచిక తరువాయి)

රಮೆඛ් బాబు

భగవాన్ గోలక్ష్మికి స్వీట్లు, పళ్ళు పెట్టే సమయంలో ఒక ఫోటో తీశారు. ఇంకొక ఫోటో భగవాన్ ఆవుల మంద మధ్యలో కూర్చున్నప్పడు తీశారు. అదొక గొప్ప రోజు, ఆనాటి మేటి ఫోటోలన్నీ ఇప్పటికీ మనం ఆశ్రమంలో చూడవచ్చు.

భగవాన్ అభిమాన పాత్రమయిన భక్తురాలిగా ఎంతోకాలం కొనసాగింది గోలక్ష్మి, ప్రారంభ సంవత్సరాలలో స్థిరమైన సహవాసము కలిగే దాకా ఎక్కువసార్లు దర్శనానికి వచ్చేది. తరువాతి కాలంలో అన్ని సార్లు కాకుండా, సందర్భాన్ని బట్టి దర్శనం చేసుకుని భగవాన్ కరుణాప్రవాహాన్ని తనలో నిలుపుకున్నది. మానవ భక్తులకు కూడా కొందరికి ఇలాగే జరిగింది.

గోలక్ష్మి భగవాన్ దర్శనానికి ఎప్పుడు వచ్చినా శ్రద్ధ కనబరచి గోలక్ష్మిని పిలిచి, వీపుతట్టి, నిమిరి, అరటిపళ్ళు, ఇడ్లీలు, చక్కెర పొంగలి వంటి ఆహారపదార్థాలు తినిపించేవారు.

గోలక్ష్మి తన ఆహారం పట్ల ప్రత్యేక దృష్టి కలిగి వుండేది. ఆమెకు కొండ అరటి పళ్ళు చాలా ఇష్టం, సాధారణ అరటిపళ్ళు ఆమె అంత ఇష్టపడదు. ఆమె ఎప్పుడు వచ్చినా భగవాన్ ఆమె పట్ల ప్రత్యేక శ్రద్ధ చూపించేవారు. పరిచారకులను పిలిచి వెళ్ళి చూడండి. ''కొండ అరటి పళ్ళు కొన్ని తెచ్చి పెట్టండి'' అని చెప్పేవారు.

పరిచారకులందరూ భగవాన్ భక్తురాలి అవసరాల కొరకు ఉరుకులు, పరుగులు పెట్టేవారు. గొప్ప భక్తి, అనుకూల ప్రవర్తన గోలక్ష్మికి భగవాన్ వద్ద ఎల్లవేళలా ప్రవేశానికి అర్హత కలిగించాయి. భగవాన్ నుండి గొప్ప శ్రద్ద, దయ ఆమెపై వర్షించాయి.

గోలక్ష్మి ఈ జన్మలో ఆవుగా జన్మించినా ఇప్పటి భగవాన్తో గల ఈ ప్రత్యేక అనుబంధం అది పూర్వ జన్మల బంధమని భక్తుల నమ్మకం. (పేమ, శరణాగతి, భగవాన్ కరుణకు ప్రత్యేక బంధం.

గోలక్ష్మి ఈ జన్మలో ఆవుగా జన్మించినా భగవాన్ కరుణకు, ప్రత్యేక అనుబంధానికి, ఆమెకు భగవాన్ పట్ల కలిగిన (పేమ, శరణాగతికి పూర్వ జన్మ బంధం కారణమని భక్తుల విశ్వాసం. భగవాన్ ఎల్లవేళలా ఆమె పట్ల చూపిన సున్నితత్వము, సంరక్షణ తత్త్వము, ఎందుకో చెప్పడం చాలా కష్టం. భగవాన్ సహజంగా అందరిపట్ల (పేమ, దయ, సంరక్షక భావాలతోనే ఉంటారు. అది ఎప్పడో అరుదుగా తేట తెల్లమవుతుంది. అందుకు విరుద్ధంగా భగవాన్ గోలక్ష్మి పట్ల వారు చూపిన సాటిలేని కరుణ, లక్ష్మి ప్రతిస్పందించిన తీరు చాలా అపురూపమైన విషయం.

శ్రీ రమణాశ్రమంతోనూ, భగవాన్ రమణులతోనూ చిరకాల పరిచయం ఉన్న భక్తులు, కీరపాటి అవ్వ గోలక్ష్మిగా పునర్జన్మ ఎత్తిందని నమ్ముతారు.

తిరువణ్ణామలైలో భగవాన్ విరూపాక్ష గుహలో ఉండే రోజులలో ఎంతో భక్తి కలిగి ఉండేది కీరపాటి. ఆమెకు చేతనైనంత వరకు భగవానుకు సహాయం చేస్తూ ఉండేది. 1921లో ఆమె మరణించే వరకు తరచూ తాను వండుకున్న దాంట్లో భగవాన్కు కూడా పెట్టేది. భగవాన్ ఎప్పడూ గోలక్ష్మి కీరపాటి అవతారం అని చెప్పలేదు. కానీ కొన్ని సందర్భాలలో అప్రయత్నంగానూ, కొన్నిసార్లు సామాన్యంగా వచ్చిన భగవాన్ మాటలు, భక్తుల నమ్మకాన్ని బలపరుస్తున్నాయి.

వారి స్థిరమైన, దృథమైన వాదన ఆత్మకు జన్మ, పునర్జన్మలు లేవు. ఆత్మకు జననము, మరణము, పునర్జన్మ అనేవి పూర్తిగా భాంతి మాత్రమే అంటారు. అందువలననే భగవాన్ ఎవ్వరినీ వారు పునర్జన్మ పొందారు అని అనరు.

గోలక్ష్మి, కీరపాటి పునర్జన్మ గురించి భగవాన్ ఎక్కడా మాట్లాడి ఉండకపోవచ్చు. అయినప్పటికీ చాలా మంది భగవాన్ ద్వారా వివిధ సందర్భాలలో ఇద్దరిని గురించి, వారి భక్తి తాదాత్మ్యత గురించి మాట్లాడిన మాటలు ఇద్దరూ ఒక్కటే అన్న భావం కలిగించి ఉండవచ్చు.

ఆ గొప్ప భక్తి కలిగిన వృద్ధరాలు కీరపాటి ఎంతో అణకువగల గోలక్ష్మి శరీరముతో భగవాన్ పాదాల చెంత తన కర్మావశేషము పూర్తి చేసుకొనుటకు వచ్చి యుండవచ్చు.

26-01-1946 నాడు భగవాన్ జ్ఞాపకాల గనిలోకి వెళ్ళిన మనః స్థితిలో భక్తులతో కీరపాటి గురించి పంచుకున్న కొన్ని స్మృతులు.

భగవాన్ తిరువణ్ణా వులై వచ్చిన తొలిరోజులలో, అరుణాచలేశ్వర దేవాలయంలో ఉండేది కీరపాటి. కొన్ని రోజుల తరువాత అక్కడే ఉన్న సుబ్రహ్మణ్య స్వామి దేవాలయంలో ఉంటూ సాధువులకు అన్నదానం చేసేది. ఆ రోజుల్లో ఆమెకు ఉంగరాల ముంగురులుండేవి. తరువాత కాలంలో భగవాన్ అరుణాచల పర్వతం పైన గల విరూపాక్ష గుహకు చేరుకున్నారు. ఆమె గుహ నమశ్శివాయ దేవాలయం మండపంలో ఉండేది. అప్పడు ఆమె తల పూర్తిగా గుండుగా ఉండేది.

ఆమె ఉదయాన్నే నిద్రలేచి అరుణాచలం కొండమీదకి వెళ్ళి ఆవు పేడ, ఎండు కర్రలు సేకరించి తెచ్చుకునేది. వంటకు కొండ మీద పండే ఆకు కూరలు కూడా తెచ్చుకునేది.

ఆమెకు ఒకటే కుండ ఉండేది. ఆ కుండతో నీళ్ళు కాచుకుని స్నానం చేసేది. తరువాత ఆ కుండలోనే అన్నం వండుకునేది... అన్నాన్ని ఆకులో ఒక ప్రక్క ఉంచుకొని, అన్నంలో తినడానికి కూర వండుకునేది. అన్నీ ఆ ఒక్క కుండతోనే వండుకునేది.

దేవాలయంలోని మండపంలో స్తంభాల మీద, గోడల మీద ఉన్న దేవతామూర్తుల కందరికీ పూజలు చేసేది. ఆ తరువాత ప్రసాదం పెట్టేది. ఆ తరువాత భగవాన్ కుసాదం పెట్టేది. ఆ తరువాత భగవాన్ కుసాదం తిన్న తరువాతే ఆమె భోజనం చేసేది. సాయంత్రం ఆమె అరుణాచలం పట్టణంలోకి భిక్షకు వెళ్ళేది,..

ఆమె భగవాన్తో ఎంతో (పేమానుబంధాలతో ఉండేది.

భగవాన్ కొన్నిసార్లు కొండమీదకు వెళ్ళి ఆకుకూరలు, కొన్ని సార్లు అడవిలో దొరికే కూరగాయలు తెచ్చేవారు. ఆమెకు కూరలు కడిగి కోసి ఇవ్వడంలో సాయం చేసేవారు. ఆమె ప్రతిరోజూ విధిగా భగవాన్కు భోజనం తెచ్చిపెట్టేది. భగవాన్ కొండమీద ఉన్నప్పుడే 1922కు ముందే ఆమె మరణించింది. ఆశ్రమానికి దగ్గరలో ఉన్న దక్షిణామూర్తి దేవాలయానికి ఎదురుగా ఉన్న చింతచెట్టు క్రింద ఆమెను సమాధి చేశారు.

గోలక్ష్మి, కీరపాటి ఇరువురూ ఒకే ఊరికి (గుడియాత్తం) చెందిన వారు అని భగవాన్ చెప్పారు. గోలక్ష్మికి ఇష్టమైన కొండ అరటి వళ్ళు, భగవాన్ తన చేతుల మీదుగా ఎంతో (పేమతో తినిపించేవారు. భక్తులు కీరపాటి సేవలకు ప్రతిగా భగవాన్ గోలక్ష్మికి తినిపిస్తున్నారని భావించేవారు.

1948లో మరణించేదాకా గోలక్ష్మి తన నూతన గోశాలలోనే కాపురమున్నది. తరువాత కాలంలో ఆమె హాలుకు రావడం రాను రానూ తగ్గిపోయింది. భగవాన్ ప్రతిరోజు గోశాలకు వెళ్లి ఆమెను చూసి వచ్చేవారు. లక్ష్మి భగవాన్తో ఎక్కువ సేపు గడపాలని కోరుకునేది. 1940 తరవాత ఆశ్రమంలో భక్తుల రద్దీ ఎక్కువైంది. లక్ష్మికి హాలు ప్రవేశం దుస్సాధ్యమైంది. జీవితంలోని చివరి సంవత్సరాలలో హాలుకు వెళ్ళడం కంటే భగవాన్ తన వద్దకు వచ్చి ఆశీర్వదించి వెళ్ళడంతోనే సంతృప్తి పడవలసి వచ్చింది.

లక్ష్మి నిర్యాణ సమయంలో అక్కడే వున్న భగవాన్ భక్తురాలు సూరినాగమ్ము ఆమె ''రమణాశ్రమ లేఖలు'' రచనలో ఆ సంఘటనలన్నీ గ్రంథస్థం చేశారు.

ఆవులరాణి గోలక్ష్మికి అమ్మ అళగమ్మకు మోక్షమిచ్చినట్లు శుక్రవారం 18వ తేదీనాడు విదేహముక్తి ప్రసాదించారు. నేను ఆ రోజు ఉదయం ఆశ్రమానికి వెళ్ళే వేళకు లక్ష్మి ఆరోగ్యం చాలా తీవ్రంగా ఉన్నది. బహుశా ఈ రోజు గడవడం కష్టమేమో! అని చెప్పారు.

భగవాన్ దర్శనం కూడా చేసుకోకుండా నేను తిన్నగా గోశాలకు వెళ్ళాను. దూడల కోసం కట్టిన గది ఖాళీ చేసి, శుభం చేసి, ఎండు గడ్డితో పడక ఏర్పాటు చేసి పడుకోబెట్టారు.

మామూలుగా శుక్రవారం నాడు పసుపు, కుంకుమ బొట్టు పెట్టి, కొమ్ములకు పూల దండలు చుట్టి గోలక్ష్మి మెడలో పూలమాల వేసి అలంకరిస్తారు. వెంకటరత్నం గోలక్ష్మి డ్రక్కన కూర్చొని ఆమెకు విసనకర్రతో విసురుతూ కూర్చున్నారు. లక్ష్మి క్రింద పడుకుని ఉన్నా తన ఠీవి గల చూపులతో చుట్టూ కాంతులు వెదజల్లుతున్నది. ఆమెను చూడగానే కైలాసంలో పరమశివునికి అభిషేకం చేయడానికి పాలు ఇవ్వడానికి వెళ్ళుచున్న కామధేనువును గుర్తుకు తెస్తుంది.

నేను భగవాన్ వద్దకు వెళ్ళి వారికి సాష్టాంగ దండ ప్రణామం చేసి లేచిన తరువాత వారు నా వంక ఒక దివ్యమైన చూపు చూశారు. ఆ చూపునే ఒక ఆజ్ఞగా భావించి, నేను వెళ్ళి లక్ష్మితో ఉంటాను అన్నాను. ఆయన సమ్మతి పూర్వకంగా తన తల ఊపారు.

నేను వెంటనే గోశాలకు వెళ్ళాను. వేంకటరత్నం విసనకర్ర నా చేతికిచ్చి వెళ్ళిపోయారు. నేను కూర్చుని విసనకర్రతో విసురుతూ "శ్రీరమణ ద్వాదశాక్షరీ మంత్రాన్ని, శ్రీరమణ అష్టోత్తరీయాన్ని పెద్దగా పారాయణ చేయసాగాను. గోలక్ష్మి (శద్ధగా వింటున్నట్టు అనిపించింది.

భగవాన్ మామూలుగా రోజులాగానే గోలక్ష్మిని చూడడానికి గోశాలకు 9:45కు వచ్చారు. గోలక్ష్మి ట్రక్కన ఉన్న ఎండు గడ్డి మీద కూర్చున్నారు. రెండు చేతులతో ఆమె తల ఎత్తి పట్టుకున్నారు. ఒక చేతితో ఆమె గొంతు, ముఖము నెమ్మదిగా నిమిరారు. ఎడమ చేయిని తలమీద ఉంచి కుడి చేతి వేళ్ళతో ఆమె గొంతు నుండి గుండెదాకా నెమ్మదిగా నొక్కసాగారు. 'ఒక పావు గంట పాటు గోలక్ష్మికి సేవచేసిన భగవాన్ 'అమ్మా' లక్ష్మి ఏమంటావో చెప్ప! నన్ను ఇక్కడ ఉండిపొమ్మంటావా! నేను ఉంటాను. కానీ ఏమి చెయ్యాలి? అమ్మకు జరిగినట్లే భక్తులంతా వచ్చి నీ చుట్టూ చేరతారు. అయినా కానీ ఎందుకు? సరే నేను వెళ్ళనా? లక్ష్మి అలాగే మౌనంగా ఉన్నది. శరీరంలో ఉన్న నొప్పలు, ఇహలోక బంధనాలు అన్నీ వదులుకున్నట్లు ఆమె సమాధిలో ఉన్నది.

భగవాన్ గుండె నిండా దయ నింపుకుని అక్కడ నుండి కదలడానికి ఇష్టం లేనట్లు కూర్చున్నారు.

ఆ సన్నివేశం చూడగానే నేను ఆశ్చర్యంతో పొంగి పోయాను. అసంకల్పితంగా భగవాన్ చిరునవ్వుతో నా వంక చూశారు. నా నోట వచ్చిన మాట "ఓహో! అమ్మ అళగమ్మకు దక్కిన అతి గొప్ప అదృష్టం ఇప్పడు గోలక్ష్మికి దక్కింది" అన్నాను. భగవాన్ చిరునవ్వుతో నా వంక చూశారు.

సుబ్రహ్మణ్యం వచ్చి ''డాక్టరు గారు ఉ॥ 10.30 దాకా వచ్చేటట్టు లేరు, ఎందుకంటే లక్ష్మికి అత్యసవరంగా ముంచు కొచ్చిన ఆపద ఏదీ లేదు కదా! అన్నాడు. భగవాన్ ''అయితే సరే'', ఇప్పడు డాక్టర్ రావడం లేదు. ఇంజక్షన్ ఇవ్వడానికి కావలసిన మందు తెచ్చావా? అని అడిగారు. లక్ష్మి వైపు తిరిగి సున్నితంగా ఆమె తలమీద, మెడమీద సవరిస్తూ 'నువ్వు ఏమంటావు లక్ష్మి! నేను వెళ్ళవచ్చా?' అన్నారు.

నుబ్రహ్మణ్యం భగవాన్ ప్రక్కన ఉంటే ఆమె చాలా ఆనందంగా ఉంటుంది అన్నాడు. అది సరే! అయితే ఏమి చెయ్యాలి? అని చెబుతూ భగవాన్ లక్ష్మి కళ్ళల్లోకి చూస్తూ ఏమిటి? నేను వెళ్ళవచ్చా? నీవు చెప్పవు కదా? అన్నారు. లక్ష్మి సగర్వంగా భగవాన్ వంక చూసింది. భగవాన్ కు ఏమి సమాధానం వచ్చిందో మనకు తెలియదు. అయితే భగవాన్ లేచి నిలబడి ఆమె నోట్లోకి ఈగలు వెళ్ళకుండా చూడండి అని అన్నారు.

నేను, లక్ష్మి విషయంలో మేము జాగ్రత్త వహిస్తామని మాట ఇచ్చాను. అయిష్టంగానే భగవాన్ ఆ ప్రదేశాన్ని వీడి వెళ్ళారు. భగవాన్ దివ్య స్పర్శ తగిలిన తరువాత గోలక్ష్మి శ్వాస నెమ్మదించింది. శరీరంలో కదలికలు కూడా తగ్గసాగాయి.

డాక్టరు 10.30 దాటాక వచ్చి గోలక్ష్మికి ఒక ఇంజక్షన్ చేశారు. లక్ష్మి చలనం లేకుండా ఆ శరీరం తనది కానట్లు స్తబ్దగా ఉన్నది. ఆమెకు మరణ యాతన లేదు. ఆమె దృష్టి నిశ్చలంగా స్వచ్ఛంగా ఉన్నది. డాక్టరు ఆమెను నంది భంగిమలో కూర్చో బెట్టారు. ఆమె కురుపులకు మందు రాశారు. తలక్రింద ఎత్తు పెట్టమని మాకు సూచనలిచ్చారు.

ఉదయం 11.30 వేళ వేంకటరత్నం భోజనం చేసి వచ్చాడు. తలక్రింద ఎత్తు పెట్టాలని చెబితే కొంత ఎండు గడ్డిని తెచ్చాడు. ఆవు నాలుక నాకు తగిలింది. అది మంచుగడ్డలా చల్లగా ఉన్నది. లక్ష్మి జీవితం శ్రీరమణుని పాదాల చెంత చేరి ఆయనలో లీనమై పోయింది.

పది నిముషాల తరువాత భగవాన్ షెడ్ లోకి వచ్చి "అంతా అయిపోయిందా? అని ఆమె ప్రక్కన కూర్చుని, ఆమె ముఖాన్ని రెండు చేతులతో చిన్న పిల్లను పట్టుకున్నట్లు పట్టుకుని పైకి లేపి; ఓ లక్ష్మి, లక్ష్మి... అని పిలిచారు మావంక చూస్తూ, బలవంతంగా కన్నీళ్ళు ఆపుకుంటూ ఆశ్రమ కుటుంబం ఇంత పెద్దదిగా ఎదిగిందంటే దానికి మూల కారణం గోలక్ష్మి. మేమంతా లక్ష్మిని అభినందిస్తుంటే భగవాన్ "డాక్టరు లక్ష్మీని పెద్దగా బాధించలేదు కదా? ఆమె జీవితం ఎలా ముగిసింది అని అడిగారు. మేము జరిగినదంతా వివరించాము." అదంతా నరే, మీరు ఇది గమనించారా? కుడి చెవి పైకి లేచి ఉన్నది చూడండి. నిన్నటి దాకా ఆమె అవతలివైపు తిరిగి పడుకుని ఉన్నది. శరీరం మీద పడ్డ పుండ్ల వలన ఆమె ఇవతలి వైపుకు తిరిగింది. అందువలన ఈ చెవి పైకి వచ్చింది.

కాశీలో మరణించిన వారికి శివుడు కుడి చెవిలో తారక మంత్రం చెబుతాడని అంటారు. లక్ష్మికి కూడా కుడిచెవు పైకి తిరిగి ఉన్నది అని చెప్పి భగవాన్ అందరికీ ఆ చెవుని చూపించారు.

ఆ సమయానికి జనం బాగా గుమిగూడడం మొదలైంది. భగవాన్ లేచి నిలబడి రామకృష్ణ పదిరోజుల నుండి గోలక్ష్మికి చక్కని సమాధి నిర్మించాలని చెబుతున్నాడు అని చెప్పి హాలుకు వెళ్ళారు.

\*\*\*\*\*

# అసు<u>స్</u>కరణీయులు శ్రీ పిమ్మరాజు రామ సుబ్బారావు

శ్రీ రమణుల అనుగ్రహం సంపూర్ణంగా పొందిన వారు, శ్రీరమణులలాగ కౌపీనం మాత్రమే ధరించి గత 35 సంవత్సరాల పైబడి మౌనంతోనే భక్తులందరిని అనుగ్రహిస్తున్నటువంటి వేల్పూరు మౌనస్వామి వారు అనే గొప్ప మహాత్ములను శ్రీ రమణ కేంద్రం భక్తులకు పరిచయం చేసినవారు శ్రీ పిమ్మరాజు సుబ్బారావు గారు. వారు 15-07-1932లో శ్రీ సీతారామయ్య, శ్రీమతి రామమ్మ గార్లకు జన్మించారు. వారికి ఒక అక్క ఉండేది. అక్కయ్య గారి పేరు రాజేశ్వరి.

సుబ్బారావు గారిని 1977లో మొట్ట మొదటిసారి పుట్టపర్తి శ్రీ సత్యసాయి బాబా గారు పిలిపించుకొని మరీ దర్శనమీయటంతో బాబాగారి అనుగ్రహంతో ఆధ్యాత్మిక పథంలో ఉన్నత శిఖరాలను అధిరోహించటం ప్రారంభమైనది. వారు చాలా కాలం బాబాగారు నూచించిన మార్గాన్ని అనునరించి నుమారుగా 1989వ సంవత్సరంలో డా. కే.యస్.గారి పరిచయంతో శ్రీ రమణుల మార్గములోకి అడుగిడి తుది శ్వాస విడిచే (20-10-2002వ సంవత్సరం) వరకు శ్రీ రమణులనే వారి ఆరాధ్య దైవంగా భావించారు. వేల్పూరు మౌనస్వామి వారు వారితో ఒకసారి ఇలా అన్నారట - ''మిమ్మల్ని రమణులు చెయ్యి వట్టుకొని, బ్రహ్మానందంలో ముంచి తీసుకు వెళతారు" అని. వారి జీవితంలోని ఆఖరు క్షణాలలో అరుణాచల నామము ఉచ్చరిస్తూ ఉండగా వేల్పూరు మౌనస్వామి వారు తెలియ చేసిన విధంగా ఆధ్యాత్మిక

ఆనందంలో అరుణాచల నామాన్ని స్మరిస్తూ తమ తుది శ్వాస విడిచి పెట్టిన మహనీయులు. వారి మనస్తత్వం చంటి పిల్లల మనస్తత్వంలా ఉన్నా, వారి సంకల్పాలు చాలా ధృడంగా ఉండేవి. వారు జిల్లెళ్ళమూడి అమ్మవారిని కూడా దర్శించుకొన్నారు. ఎంతో మంది మహాత్ములు వారింట భిక్ష చేశారు. అటువంటి వారు సాయి మార్గంలోకి మరియు శ్రీరమణ మార్గంలోకి ఎలా వచ్చారో వారి కుమార్తెలైన శ్రీవాణి గారు, శ్రీదేవి గారు మరియు వారి పెద్ద అల్లుడు కొమరవోలు రవి గారి మాటలలో తెలుసుకొనే ప్రయత్నం చేద్దాము.

సుబ్బారావుగారి గురించి వారి పెద్దల్లుడు గారు తెలియచేసిన విషయములు:

మా మామయ్య గారితో నాకు ఆత్మీయ అనుబంధం ఉన్నది. శ్రీ సుబ్బారావు గారు బెంగుళూరులో ఆంధ్రప్రభ దినప్రతికలో సీనియర్ సబ్ ఎడిటర్గా పని చేసేవారు. వారు గాయ్మతీ మంత్రోపానకులు. గాయ్మతి మంత్రాన్ని నిరంతరాయంగా జపించేవారు. మంత్రోపానన చేస్తున్న సమయములో వారికి అమ్మవారి గజ్జల సవ్వడి కూడా వినపడేదట. అలా మంత్రోపాసన చేయటం వలన వారికి కొన్ని దర్శనాలు జరిగాయి. వారికి ఒకానొక సమయంలో ఆర్థిక పరిస్థితులు చాలా ఇబ్బందికరంగా ఉండడంతో - భగవంతుడే గనుక ఉంటే ఆయనే నా వద్దకు రావాలి' అని గట్టిగా అనుకున్నారట. అదే సమయంలో బెంగుళూరు వైట్ ఫీల్డ్ లో బాబాగారిచ్చిన ప్రసంగాలను అనువాదం చేయవలసినదిగా వీరిని ఆంధ్రప్రభ పత్రిక వారు కోరటంతో వారు ఆ ప్రసంగాలను అనువాదం చేళారట. (సశేషం)

#### The Universal Mother

#### Dr K Subrahmanian

Some of us recite the *Sri Lalitha Sahasranamam* every Friday, and during *Navratri*, every day. At the time of *Dusshera*, there is a powerful atmosphere in the country because people are doing *puja*, *japa*, and meditation. It becomes easier for us to do *puja* and *japa* during this time because of this kind of atmosphere. When we listen to the *Lalitha Sahasranamam*, especially on a Friday, it gives us all the peace we need; and this peace, which is beyond words, is given to us through the Mother's grace. Reciting, or just listening to the thousand names of the Universal Mother being recited, gives us a sense of peace because of the positive vibrations. When we submit ourselves to the chanting, the mind becomes still. The verses describe the various qualities of Ambal, the universal mother.

Sri Maata Sri maharagni, srimat simhaasaneshwari.

Chidagni kunda sambhuta deva karya samudyata.

This is how the *Lalitha Sahasranam* begins. Where is this mother, and what does she look like?

Chit agnikunda sambhuta – the Universal Mother was not born in the ordinary way, but she was born out of the fire of consciousness; she is consciousness itself, and therefore, extraordinary.

*Udyat bhanu sahasrabha*- her brilliance is like that of a thousand suns rising at the same time.

Chaturbhaahu samanvita, raaga swaroopa paashadya krodha kaaran kushojwala- she is the creator of the many

desires in us; because of her *leela*, she creates desires like *raga* and *dwesha*. Just as she is responsible for creating these things, she can also destroy the desires within us.

*Sarvaloka vashankaree* - she has control over everything in this universe.

Lokateeta gunateeta sarvateeta shamatmika - she is beyond this world.

Bhavani bhaavana-gamya, bhavaaranya kutharika - is there any way in which we can find our way out of this huge forest of samsara? There are so many trees and most of us get lost in them. It is only the Mother who can help us find a way through the dense forest, for she is the one who can cut down all these trees (kuthaarika) and give us peace.

Samsara bandhanas—getting stuck in the world of samsara, which is maya, is like getting stuck in mud. As we walk around, the slush gets stuck to our feet, and as we sink deeper and deeper, we find that we are unable to move.

Samsarapanka nirmagna samudharana pandita - the only person who can take us out of this quicksand of samsara is the Mother

Antarmukha samaraadhya, bahirmukha sudurlabha—we may think it will be very difficult to realise her; but this, however, is not true. When we begin to look deep within ourselves, we will be able to achieve this, and that too, quite easily.

*Drishti* is *antarmukha* – we can see her within ourselves through meditation, *puja* and *japa*.

Samsara-pankanirmagna - the only way we can be saved in this world is through her grace; that is the only way we can be lifted out of this mud of samsara.

So, we have the thousand beautiful names describing the beautiful universal Mother.

Bhavani, bhaavana-gamya, bhavaaranyakutharika, Bhadrapriya, bhadramurthy, bhakthasaubhagyadaayini.

She is the one who will give us saubhagya.

Saamrajyadaayini, satyasandha, saagaramekhala - if she decides, she can give us saamrajya. Satyasandha saagaramekhela.

These are not the descriptions of an ordinary person. As her *odyaana*, she has the *saagar*. Beginning with the first name, *Sri Mata*, we go on to the other beautiful names, and at the end, we have *naamaroopavivarjita*. After describing the qualities of the Universal Mother, Shankara goes on to say that she has no name or form - *naamaroopa vivarjita*. Having uttered all her names and all her qualities, we realise that she is above all these; she is so much more. But in order to understand this truth, we have to go through the names and form. Our *rishis* and *munis*, on account of their great compassion for us, understood that it would be very difficult for us to think of an *aroopa* or formless God. They felt it would be easier to move to the formless state from the form.

Kuputro jaayeta kvachidapi kumaata na bhavati

Shankara addresses Ambal and says that he may have made a lot of mistakes like a bad child, but the Mother should not give up on her children because although there may be bad children, there is no bad mother.

Some of you may feel that you do not know the *Lalitha Sahasranama*, and therefore need to learn to recite it. Towards the end of the sloka, Shankara says that we should not think that we are going to realise the Mother through scholarship - through our knowledge of the *Vedas* and the *Upanishads*.

Aabalagopaviditas arvanullanghya shasana sreechakra raja nilaya shrimat Tripura sundari. Shri siva shiva- shaktyaikyarupini Lalithambika

This Lalithambika can be understood and realised, not through knowledge - *nakarmananaprajayadhanena*- but *aabalagopavidhita*. This is something which we should always keep in mind - it is not *saastra-gnana*.

sabdajaalammaharanyam, chitta- brahmana kaaranam.

Shankara, who had studied everything, has said that we should not get lost in this huge forest of knowledge. We may become a great scholar, and people may admire us for it, but knowledge is not what is needed to realise oneself. If we get lost in the great forest of *sastras*, it will lead to a lot of confusion. What is important is not bookish knowledge, but *anubhava*.

Aabalagopavidhita— the Universal Mother can be realised only by her children. We generally don't associate knowledge with children and cowherds, but who are the people who truly understood Lord Krishna? It was not the *rishis* because they quarrelled among themselves. Even the great *rishi* Uddhava had a difficult time understanding

Krishna. He thought that he had understood, but he had not. The reason for this is that his heart was not as developed as the heart of the *gopis*. It is the *gopis* who realised who Krishna was, and it is to the *gopis* that Krishna went to of his own accord. It is to the *gopis* that Krishna said, "Do not be sad and think I am going; I will always be there because you have given me your hearts." That is, the Lord is impressed when we surrender our heart to him; he is not interested in our scholarship. Ambal too can be understood only by people with a pure heart. The Lord does not want anything; he only wants us to give him our heart. Once we do that, we become the Lord – that is the extraordinary thing. Giving the heart means giving up all sense of ego and individuality. This can be had only through the grace of the Lord and the grace of Bhavani.

In the mother's temple, Bhagavan himself did the *Sri Chakrapratistha*. Some of you may have noticed that even today, at the *ashram*, the *Lalitha Sahasranamam* is recited on a very grand scale on Fridays, on *purnima* day, and on the first of the month according to the Hindu calendar. The recitation, which takes about two and a half hours, is done very slowly, and with a great deal of *shraddha*. Many people listen to it because it is not very often that a *sanyasi* or a *jnani* does *Sri Chakrapratishta*. It is indeed very rare. Shankara did this, and so did Bhagavan; we, however, don't hear of anyone else having done it. Listening to this great composition gives us such peace, and we would be taken to a different world altogether if we only knew the meaning. (Talk 97)

\*\*\*\*\*

## Ashtavakra Gita 37 Freedom From Desires

V Krithiyasan

### Ashtavakra savs:

भावाभावविकारश्च स्वभावादिति निश्चयी । निर्विकारो गतक्लेशः सुखेनैवोपशाम्यति ॥ bhavaabhavavikarascha svabhavaaditi nischayee nirvikaaro gatakleshah sukhenaivaupashamyati

(Ch 11 - 1)

### **Word Meaning**

bhavaabh: existence and non-existence: vikarascha: changes; svabhavaat: natural; itinischayee: realizing thus; nirvikaaro: unperturbed; gatakleshah: free from suffering; sukhenaiva: easily; upashamyati: remains calm.

### Verse Meaning:

One who has realized that changes in the form of coming into existence and going out of existence are natural in everything that is created, remains unperturbed and free from suffering.

Nothing in this universe is permanent; this is the absolute truth. Changes like being born, growing up, aging and decaying, and finally dying – these are natural. On realizing the transient nature of things, one should be detached from all objects of this creation. Mental disturbance and suffering are the result of attachment to things that are evanescent. One who is totally detached, having intense *vairagya*, finds peace.

Bhagavan says, "Each one seeks happiness, but is misled into thinking pain associated pleasures as happiness. Such happiness is transient. His mistaken activity gives him short-lived pleasure. Pain and pleasure alternate with one another in the world. To discriminate between the pain producing and pleasure-producing matters, and to confine oneself to the happiness-producing pursuit only is *vairagya*. What is it that will not be followed by pain? He seeks it, and engages in it. Otherwise, the man has one foot in the world, and another foot in the spiritual pursuit (without progressing satisfactorily in either field)." (*Talks with Sri Ramana Maharshi*: No. 302)

ईश्वरः सर्वनिर्माता नेहान्य इति निश्चयी । अन्तर्गलित सर्वाशः शान्तः कापि न सञ्जते ॥ easwarah sarvanirmaata naanyat iti nischayee antargalita sarvaashah shantah kaapi na sajjate (Ch 11-2)

### Word Meaning:

easwarah: Isvara; sarvanirmaata: creator of everything; naanya: there is none else; itinischayee: realizing thus; antargalitasarvaashah: all inner desires eliminated; shantah: calm; kaapi: in anything; nasajjate: not attached.

### Verse Meaning:

One who is convinced that Isvara alone is the creator of everything and there is none else in the Universe other than Him, becomes peaceful with all desires set at rest, and has no attachment, whatsoever.

This Universe arises in Isvara (who is the same as *atman*), exists in Him and dissolves in Him. There is nothing that is not Him, here. Whatever exists in the Universe, is pervaded by Him through and through. When one has such a conviction, he becomes peaceful, as all desires come to an end. Desires arise only when there is the mistaken idea that there are objects other than oneself; when everything as viewed as One alone, how can there be desires? When desires dissolve, there is only peace.

This verse echoes the statement in *Ishopanishad* that goes like this:

yasmin sarvaaNi bhootaani atmaivabhootvijaanatah, tatra ko mohahkahshokhah, ekatvam-anupashyatah

(Verse 7)

When there is the Realisation that all of Creation is not other than or apart from Atman, where is the scope for delusion or grief? The perceiver sees only Oneness everywhere.

आपदः सम्पदः काले दैवादेवेति निश्चयी । तृप्तः स्वस्थेन्द्रियो नित्यं न वाञ्छति न शोचति ॥ aapadah sampadah kaale daivaadeveti nischayee triptah svastendriyo nityam na vaanchati na shochati

(Ch 11-3)

### Word Meaning:

aapadah: adversities; sampadah: prosperities; kaale: in time; daivaateva: on account of one's destiny alone; itinischayee: thus convinced; triptah: contented; svastendriyo: with senses under control; nityam: always; navaanchati: does not desire; nashochat: nor grieves.

## Verse Meaning:

One who has the conviction that adversity and prosperity come in their own time due to one's destiny (effects of past actions), is ever contented, has all senses under control, and neither desires, nor grieves.

One's present circumstances in life are due to the effect of one's past actions. A wise person, observing the vicissitudes of his life, will have conviction of this truth. He will not be affected by changes of fortune. This conviction leads to detachment of worldly objects. He will thus have no desires (for what is not obtained), and also, have no grief for what is lost.

A devotee asked Bhagavan this question about desire:

D: Is it bad to desire something?

M: One should not be elated on having his desire fulfilled or disappointed on being frustrated. To be elated on the fulfilment of desire is so deceitful. A gain will certainly be lost ultimately. Therefore, elation must end in pain at a future date. One should not give place to feelings of pleasure or pain, come what may. How do the events affect the person? You do not grow by acquiring something, nor wither away by losing it. You remain what you always are.

D: We worldly men cannot resist desire.

M: You may desire, but be prepared for any eventuality. Make effort, but do not be lost in the result. Accept with equanimity, whatever happens. For pleasure and pain are mere mental modes. They have no relation to the objective realities. (*Talks with Sri Ramana Maharshi*, No. 614)

#### Kamakshi

Bhagavan gave her the Mantra Om Namo Bhagavate Sri Ramanaya

Kamakshi was the daughter of Munagala Venkataramiah, the compiler of *Talks with Sri Ramana Maharshi*. As a child, she, along with her brother and sister, frequently visited Sri Ramanasramam with their father, staying for extended periods. Kamakshi and the other children often played with Bhagavan, receiving his gentle, unobtrusive guidance. His silent presence permeated all the *ashram's* activities. Kamakshi, her sister, and her brother played with the birds and animals, gathered flowers for worship at the Mother's Shrine, and helped with small chores. They were blessed to sleep in Bhagavan's Hall, near him, along with other close devotees.

Growing up in the presence of Sri Bhagavan, Kamakshi absorbed his sacred influence. She joined in chanting and reciting songs in the hall, seated before him.

Knowing Kamakshi did not know Telugu, but would eventually join a Telugu-speaking family, Bhagavan taught her to read and write Telugu before her marriage. When she came of marriageable age, Bhagavan suggested Origanti Ramachandraiah as her husband - a member of a family of devotees, thus ensuring that Kamakshi would continue to be surrounded by spiritual influences that nurtured her growth.

Ramachandraiah first visited the *ashram* in 1937 to meet Kamakshi. Their marriage was arranged in Bhagavan's presence, and took place in Madras in 1939. Sri B.V. Narasimha Swamy represented the *ashram*, and brought dhotis and sarees for the couple in Sri Bhagavan's name. After their marriage, Kamakshi and her husband faced financial hardships, but Sri Bhagavan's grace sustained them, enabling them to make frequent trips to the *ashram* for spiritual sustenance. Ramachandraiah came from a family of patriots; he and his parents had been jailed several times for their participation in the freedom movement, which initially hindered his employment opportunities. It was not until 1943 that he secured a teaching position in Pilani, eventually rising to become Professor and Head of the Department of History and Archaeology at Andhra University, Waltair.

Kamakshi also faced her own trials. While her husband was in Rajahmundry undergoing teacher training, her father-in-law, a freedom fighter, was imprisoned in Vellore, and her mother was in their native village of Sholavandan. Kamakshi bore the responsibility of caring for her elderly mother-in-law alone in Nellore. Overwhelmed, she turned to Sri Bhagavan, who intervened and asked her father to bring her to Tiruvannamalai.

In 1945, Kamakshi resided with her father near the *ashram* in McIver's compound. She regularly attended the early morning *Veda Parayana*, and chanted in Bhagavan's presence during the *Brahma Muhurta* (4:30 a.m. to 6:00 a.m.). One morning, finding herself alone with Bhagavan in the Hall, she prostrated before him. Bhagavan called her over and showed her a piece of paper inscribed with *Om* 

Namo Bhagavate Sri Ramanaya. He instructed her to chant this mantra at all times, a practice she continued all her life. When she shared this guidance with her father, Munagala Venkataramiah, he told her she was truly fortunate. The father and daughter kept this sacred blessing private, only revealing it to other devotees when Kamakshi was on her deathbed.

In 1948, during the *kumbhabhishekam* ceremony of the Mathrubhuteshwara temple, Kamakshi arrived at the *ashram*, a few days before the event. Ramachandraiah, traveling from Kakinada, intended to bring fruits for the *ashram*. However, he found no fruit vendors enroute, until he reached Vijayawada, where he bought a batch of poorquality sour oranges. Though initially mocked for bringing them, the sour oranges were found essential for the *homa* ritual, becoming a vital part of the ceremony. Ramachandraiah recognized this as Bhagavan's divine play, which delighted the officiating priests.

In 1966, Kamakshi and Ramachandraiah built a home in Ramana Nagar. After his retirement in 1972, they settled in Tiruvannamalai. In Kamakshi's later years, she was diagnosed with terminal cancer with bone metastasis, which left her bedridden. Her husband cared for her with love and dedication. Throughout her suffering, Kamakshi's faith in Bhagavan remained steadfast; she chanted his name with every breath, drawing peace and calm from his constant remembrance. When the former president Sri Sundara Ramanan, wept on seeing her physical condition, she firmly counselled him to stop crying for her.

"Sundaram, am I this body undergoing pain? Remember what our Bhagavan teaches us! We are the eternal atmans."

On the evening of January 3, 1975, Kamakshi passed away peacefully with Bhagavan's name on her lips. This dedicated devotee is remembered for her deep devotion to Bhagavan Ramana. Her husband, Ramachandraiah, continued to live in Tiruvannamalai, unswerving in his surrender to Bhagavan.

Kamakshi's life is a testament to the transformative power of devotion and wisdom. Her legacy continues to inspire devotees, reminding them of the eternal nature of the Self and the enduring power of spiritual devotion. (*Women Devotees of Bhagavan*, Sri Ramanasramam, 2024, pp: 16-19)

\*\*\*\*\*

Because I had a large family, which seemed to grow larger every year, I could never entirely rid myself of worries about money. In order to console me, Bhagavan once told me the following story,

"While a man was meditating intensively in order to get *jnana*, Lord Siva appeared before him and asked him what he wanted. 'Give me poverty and troubles all the time!' requested the devotee. 'What is this?' exclaimed Siva. 'You could ask for so many good or great things. What is this that you have asked for?' The devotee replied. 'When we mortals have wealth, our eyes do not see, and our ears do not hear properly. If I am immersed in the world, I will always be in bondage, caught in the cycle of birth and rebirth. Poverty will make me always remember you'."(Rangan, *The Power of the Presence*, *Part 1*, David Godman)

#### SRADDHA: Earnestness or Faith

*Shraddhalvan labhate jnanam* - faith is essential for knowledge *B. Gita Ch. VI, verse 39*.

When the writer visited Sri Ramanasramam last July, he saw an annotation of Sri Ramana's great work, *Ulladu Narpadu* or *Forty Verses on Reality*, and desired to make a copy, but not having the leisure, he left for home without doing so.

So, when he came back to the *ashram* this time, the first thing he did was to obtain this copy from Sri Bhagavan, and write out a copy for himself. Seeing him doing this writing with earnestness (*sraddha*), though with a certain amount of difficulty and strain (due obviously to his not having been accustomed to squatting and doing continuous writing work), Bhagavan told a story of a *sannyasi* and his disciples to two of the long-standing residents of the *ashram* and a few of the visitors who were then before Him, to illustrate what is called *sraddha*, *i.e.*, earnestness of purpose.

There was once a *guru* who had eight disciples. One day, he desired them all to make a copy of his teachings from a notebook he had kept. One of them, who had lived an easy-going life before renouncing the world, could not make a copy for himself. He, therefore, paid a couple of rupees to a fellow disciple and requested him to make a copy for him also. The *guru* examined the copy books one day and, noticing two books in the same handwriting, asked the disciples for an explanation. Both the writer, and

the one on whose behalf it was written told the truth about it. The Master commented that, though speaking the truth was an essential quality of a spiritual aspirant, yet that alone would not carry one to one's goal, but that *sraddha* (earnestness of purpose) was also necessary, and since this had not been exhibited by the disciple who had entrusted his own labour to another, he was disqualified from discipleship. Referring to his making payment for the work, the *guru* sarcastically remarked that "salvation" costs more than that, and he was at liberty to purchase it rather than undergo training under him. So saying, he dismissed that disciple.

The tediousness of the process of copying might have deflected the writer from completing the book, but this story gave him not a little impetus to copy it entirely by his own hand and to endeavour strenuously and ceaselessly towards the goal sketched out therein. The story is told here to encourage other aspirants.

(*Crumbs from his Table*, Ramanananda Swarnagiri, Sri Ramanasramam, 2006 pp 16-17)

\*\*\*\*\*

"Name is superior to form, and in due course, even the importance of the name will disappear. Continue your spiritual pursuit, and then the pure 'I-I' alone will throb resplendently in your Heart of its own accord." While Bhagavan was not rejecting the efficacy of name or form, at the same time, he was proclaiming the importance of the eternal Truth of 'I AM'.

\*\*\*\*\*

## Arayani Nallur

## Sneha Choudhury

Tirukkoilur is a town thirty miles away from Tiruvannamalai. The town is of great significance to devotees of Bhagavan. It is here that Bhagavan rested, in the temple at Arayani Nallur, after walking from Mambalapattu, on his epic journey to Tiruvannamalai, in 1896. Lord Shiva, as Swami Atulyanatheshwara is the presiding deity in this temple, and the mother is called Saundarya Kanakambika.

In the year 1896, on 30<sup>th</sup> August, enroute to Tiruvannamalai, embarking at Mambalapattu Railway station, the sixteen-year-old Venkataraman walked towards Tiruvannamalai, and reached Arayani Nallur temple in the evening. Upon entering the temple, he witnessed a bright light pervading the entire temple, and much to his puzzlement could not find the source of the light.

Young Venkataraman, unknowingly sat at exactly the same spot which the child saint Gnana Sambandhar sat, duting his visit in 11<sup>th</sup> century. Many similarities have been drawn between the two saints who beheld the peak of Arunachala from the terrace of this temple. Both of them had the *Jyothi darshan*, and first sighted the peak of Arunachaleshwar from this temple, which is nearly thirty miles away. While Bhagavan travelled on foot to Arunachala, giving up the last of his possessions - the ruby earring which he pawned for a few rupees - Gnana Sambandhar was robbed of all his possessions by dacoits.

Both of them have been acclaimed as the *amsha* of Lord Subrahmania. Thiru Gnana Sambandhar has been referred to as *Dravida Sishu* in Soundarya Lahiri, and this applies to Bhagavan too. Both had life-turning events at the age of sixteen. While Thiru Gnana Sambandhar lived up to sixteen years, Bhagavan had the death experience at the age of sixteen.

When the child saint, Gnana Sambandhar, visited the temple, he had *darshan* of Arunachala as a *jyoti*. His statue has been installed in this temple to commemorate his visit. Being thrilled beyond words, he expressed his delight in a verse he wrote on the *jyotidarshan*. There is an interesting story relating to the darshan given by Arunachala to him in the form of an old Brahmin. The story goes that Sambandhar was intent on visiting Arunachala, and was looking for a guide to take him through the jungles and deep forest. He chanced upon an old brahmin who was collecting flowers in his basket. Upon enquiry, the old man revealed that the flowers he plucked here every day were for the worship of Arunachaleshwara. The brahmin enthusiastically narrated the stories of Arunachala's glory, right from the appearance of Siva as the hill of fire, Parvati's penance, the merits of going round the hill, and so on. Enthralled by the stories, the desire to visit the holy Hill arose in Sambandhar, and he asked the Brahmin to take him there. The old brahmin agreed to be his guide. Mysteriously, the brahmin disappeared half way through; and no sooner, a band of dacoits descended upon the party. robbing the entire entourage of all the possessions; so much

so, that they were left with only the clothes they were wearing. Sambandhar prayed to the Lord not to put his fellow devotees to any hardship, beseeching that he would not mind bearing all the hardships himself. No sooner had he prayed, there appeared out of nowhere, a tent with a host of people in it welcoming the entire party for a sumptuous lunch. As mysteriously as it had appeared, the tent and the party disappeared soon after, and Sambandhar and his party proceeded further to Arunachala. The Lord, then, reveals himself, and tells him that it was all his *leela*. While narrating this story, Bhagavan remarked "Out of affection for Sambandha, who was serving him with reverence, God himself, it would appear, invited him to this hill," Suri Nagamma records, "So saying, Bhagavan assumed silence, with his heart filled with devotion, and with his voice trembling with emotion."

Mrs. Taleyarkhan, a devotee of Bhagavan, visited all the places associated with Bhagavan's journey to Arunachala. She visited Arayani Nallur with Viswanatha Swami. When they reached the temple, they found the doors locked. She was disappointed and prayed to Bhagavan that she should see all the places associated with Bhagavan's first journey. After going around the first *prakara*, and wondering what can be done. At one point, they saw some milk and water trickling down from inside the temple. Encouraged by the sight, and guessing that there may be someone inside the temple; they continued with the *pradakshina*. On turning the 4<sup>th</sup> corner, much to their joy and their surprise, they found a door which was slightly ajar, as if beckoning them

to step inside on the sly. They entered, and found an old brahmin with a lovable face. He did *arathi, archana*, and lit a lamp on their request, and showed them the places inside. Not a word passed between them, all this was done in silence. After they came out, and did another round of the temple, the doors of the temple were locked and the brahmin was gone.

When this story was narrated to Bhagavan, he asked Viswanatha, did you enquire who that old man was? He replied, I did not.

In his article, *Arayani Nallur and Arunachala Ramana*<sup>1</sup> Shri VS Ramanan writes, "By sheer imagination, the *jiva* misconstrues itself as separate from Ishwara, the Supreme Lord. Our ancestors showed us various means to come out this false imagining called the cycle of birth and death. One of the means is pilgrimage to holy temples. There are many shrines that have been sung about by the sages and saints of old, and are thereby, even more sanctified.

"By visiting and worshipping with devotion in these temples, devotees achieve all *purushartas* (*dharma*, *artha*, *kama* and *moksha*). Sri Ramakrishna Paramahamsa held that by visits to *kshetras* (divine places), the noble saints enhance the already existing divinity. Great importance is attached to these *kshetras*."

<sup>1</sup> Published in *Sri Atulyanatheswarar Temple* (*Arakandanallur*) *Kumbhabhishekam Souvenir*, published by Sri Ramanasramam

(Source: Sri Atulyanatheswarar Temple (Arakandanallur) Kumbhabhishekam Souvenir, Sri Ramanasramam)

#### **Miracles**

#### Katya Osbourne

This story was told to me many years ago, and growing up, in and around Bhagavan, I felt that it reflected the flavour of his attitude towards life and miracles. Everything was so low key that one could never be sure if he had interfered or not. He was never dramatic or flambovant. A nod or smile was the most one could hope for. And yet... we all... including the children, knew without question that he could do anything at all, anything he wanted. And even at that very young age, we knew that he never wanted. And yet, people came and beseeched him for favours and boons. I suspect that many times people got their wish, but in such a personal and private way that no one else was aware of it. Perhaps, even they were unsure whether Bhagavan had helped them or not. But mostly peoples faith in Bhagavan remained unshaken, inspite of his personal trade mark, which was...everything low key and quiet. Nothing ostentatious. Ever.

A bullock cart driver came one day when I was sitting in the hall. It was monsoon time and it poured. This had been going on for days and it was expected to continue. His problem was that his wife had died and he had to complete her cremation ceremony by that afternoon. He was a very poor man and could not afford a cremation under cover. He explained all this to Bhagavan who looked

out of the window, and said in the manner of any one of us:

"It may clear up later on."

That was enough for the man. He went off and made all the arrangements, and of course, sure enough, it did clear up that afternoon, long enough for the cremation to take place, and then it poured again.

That was so typical of the way Bhagavan did things. One could never be really sure that he had done anything at all.

The most spectacular thing I *ever* heard of during all the years, even taking into account the way that stories grow in content, and how exaggerated many of the tales become over the years, happened at the *biksha* given one year at *Jayanthi*. All the food was prepared for a thousand people, but someone had forgotten to order fruit, and there was none. Flushed and worried, the man in charge came to Bhagavan and explained his dilemma, and that he was in deep trouble over his negligence. Bhagavan didn't say a word, but he listened.

The man got back and reported to the Sarvadhikari in the office, and he was just in time to hear a phone call from the station master of Tiruvannamalai saying that they had a large consignment of oranges on the station platform. The sender's name was lost, in fact the paperwork was lost altogether, but it was assumed that they were for the ashram, so would someone please come and get them. As I recollect, there was no ooing and ahing. In fact no one was unduly surprised. Someone had asked Bhagavan for help and received it... in his inimitable style. Low key, and no one could actually point a finger and say, "Wow, miracle!" It was just a parcel without an address. These things happen.

Everyone who lived in or around the *ashram* back then had a story, but infected as we were by the spirit of Bhagavan, most of us kept our stories very private. Life was always ostensibly undramatic for all of us. (An Excerpt from the article "Miracles", Katya Osbourne, *The Mountain Path*, 2003)

\*\*\*\*\*

Life Subscription (15 years): Rs.1000/- Annual Subscription: Rs.100/- (Cash/M.O./ D.D./Cheque only), favouring Sri Ramana Kendram, Hyderabad. Add Rs.15/- for outstation cheques.

Donations in favour of Sri Ramana Kendram, Hyderabad are exempt (50%) from Income Tax under Section 80G.

Printed & Published by **Sri P. Keshava Reddy**, Flat No.F-5, Earthwoods, Adjacent Canondale Villas, Kokapet, Ranga Reddy Dist., Hyderabad-500075, Telangana State, on behalf of **Sri Ramana Kendram**. Printed at Reddy Printers, # H.No.1-9-809, Adikmet, Hyderabad-500044, Telangana State, Published at **Sri Ramana Kendram**, H.No. 2-2-1109/A, Tilaknagar X-Road, Bathukammakunta, Shivam Road, Hyderabad-500013, Telangana State. Editor: **Dr. V. Ramadas Murthy**.

Address of Sri Ramanasramam: Tiruvannamalai, Tamilnadu-606 603.
Ph.04175-237200, Office No.: 04175-236624
email: ashram@gururamana.org

Accomodation at Sri Ramanasramam, please register online at https://stay.gururamana.org Phone: 04175-237400. website: www.sriramanamaharshi.org Published on 1st of every month. Posted on 3rd of every month at Patrika Channel, Nampally.

RNI - R.No. AP BIL/2000/03031

Printed Matter: Registered Newspaper, Registration No. HSE/742/2024-2026 SRI RAMANA JYOTHI (Bi-lingual monthly in Telugu & English, June 2025)

Karpura arati is symbolic of the burning away of the mind by the light of illumination, vibhuti (sacred ashes) is Siva (Absolute Being) and kunkuma (vermilion powder) is Sakti (consciousness). Vibhuti is of two kinds: Para vibhuti and apara vibhuti. The sacred ashes are of the latter class. The para is what remains over after all the dross has been burnt away by the Fire of Realisation. It is Absolute

(Talks with Sri Ramana Maharshi-Talk 89)

- Bhagavan Sri Ramana Maharshi

To

Being.

If undelivered, please return to:

Tel: 2742 4092 / 9493884092

# SRI RAMANA KENDRAM

2-2-1109/A, Batakammakunta, Sivam Road, Hyderabad - 500 013. email : ramanakendram.hyd@gmail.com website : www.sriramanakendram.org